

# الجائام والمرافع المعالمة المع

ا لمسُتَعَى حُصُول المأمُول مِنْ عِلَم ا لاَحْهُول للعَلَّامة مح*ت مِيدِّين حَن*َ خال لِفَيْوجِيَ (١٣٠٧ هـ = ١٨٨٩م)

مَوْسُوعَة وافِية شامِلة لمصطلعات والحكام أصُول الفِقه ، لاغِنَّ عنها للعُلماء، والفقهاء والبَاحِثين وَطُلَّابِ العِلم

طعمه وقدَّم له الدكتور/أبوا معطيت مُتعدالعكاوى المدين عاسة الإهرابيود

ستيد دراسة (ممرصطفی قاسم (کالهطاوی





رَفَعُ عبر لارَجِي لُلْخِتَّرِيً لأَسِكِيْرُ لايْزِرُ وكري www.moswarat.com

# الجري امع المري المعنى المريد المريد

المُسَتَى حُصُول الما مُولِ مِنْ عِلَم الأَصُول المُسَتَى حُصُول الما مُولِ مِنْ عِلَم الأَصُول المُسَتَى حُصُول المُسَتَى حُصُول المُسَتَى حُصُول المُسَتَى حُصُول المُسَتَى حُصُول المُسَتَى المُسَتَى حُصُول المُسْتَى المُسْتَى حُصُول المُسْتَى حُصُول المُسْتَى حُصُول المُسْتَى المُسْتَ

مُوْسُوَعَة وافِية شامِلة لمصطلعات والحكام أصُّوُل الفِقْه ، لاغِنَّى عنها للعُلمَاء، والفقهاء والبَاحِثين وَطُلاَب العِلم

> تمتین وداسة (محمرهطفی کسم (کلهطاوی

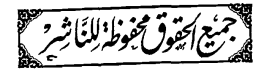
راجعه وتدَّم له الدکتور/أ بواحسی طیب مرُّع العکاوی المدیس بیامت الازهرا سوط

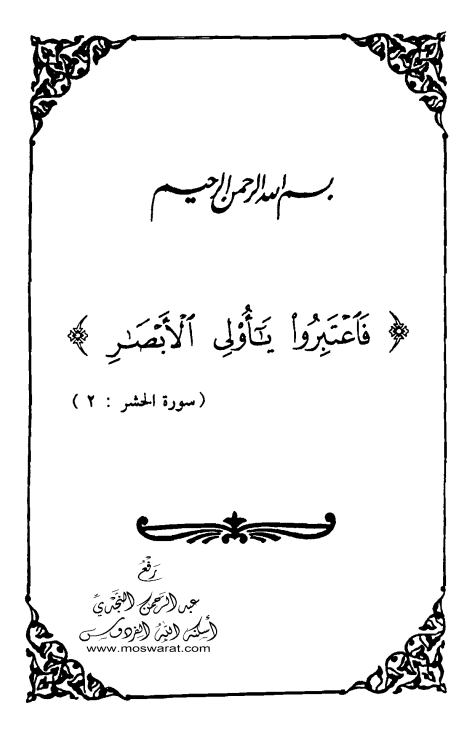
دارالفخيلة

رَفْعُ عِس (الرَّحِمْ الْهُجُنِّرِيُّ (سِّلِيْر) (الْفِرُو وكرِس www.moswarat.com

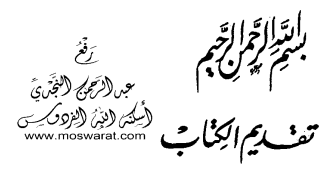
مُعْمَا وَالْعَصِيرِ ، ثِنَّ الْمُعْمِيرِ الْعُصِيرِ الْعُصِيرِ الْعُصِيرِ الْعُصِيرِ النَّفِ رَبِي النَّيْرِ التَّوْرِيعِ والتَّفُ رِيرِ

الادارة : المقاهمة - ٢٧ شاع محد يوسف المقاضي - كلية البنات مصرالجدية ت وفاكس ٤١٨٩٦٦٥ رهزيري ١١٣٤١ هليوبوليس المكتبة : ٧ شاع الجمهوريية - عابدين - الفاهمة ت ٢٩٠٩٢١) الإمارات ، دُبَى - دِبَة - مربه ١٧٦٥م ات ٢٦٤١٢٧٥ كاكس ٢٦٢١٢٧٦









إن الحمد للَّه نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره ، ونعوذ باللَّه من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، من يهده اللَّه فلا مُضِلَّ له ، ومن يُضلل فلا هادى له ، وأشهد أن لا إله إلا اللَّه وحده لا شريك له ، خلق السماوات والأرض بالحق ، وأنزل الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط .

وأشهد أن سيدنا محمدًا رسول الله صلوات ربى وتسليماته عليه ، بعثه الله تعالى رحمة للعالمين ، فبلغ الرسالة ، وأدَّى الأمانة ، وتركنا على المَحَجَّة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك .

فاللهم صَلِّ على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين الذين آمنوا به وَعَزَّروه ونصروه واتَّبعوا النور الذي أُنزل معه ، فجاهدوا في اللَّه حق جهاده ، ليُخرجوا الناس من عبادة العبيد إلى عبادة اللَّه تعالى وحده ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ، ومن ضيق الدنيا إلى سِمَةِ الدنيا والآخرة .

أما بعد . . فلقد رفع اللَّه تعالى الإنسان إلى ذروة التشريف فى الخلق والتكليف ، وجعله خليفة فى أرضه ، يُطَبِّق أوامره ، وينفذ أحكامه ، وبعث فى كل أمة رسولاً يهديها إلى الطريق القويم .

ثم ختم الرسالات برسوله محمد ﷺ ، وأنزل عليه الكتاب والحِكْمة ، وعَلَمه ما لم يكن يعلم ، وكان فضل الله عليه وعلينا عظيمًا .

وقد أنزل الله تعالى القرآن الكريم على النبى ﷺ فى ختام الرسالات الإلهية ليكون مِسْك ختامها ، وصوت النبوة الممدود بعد انقطاع حملتها ، وجامع

الهدى الإلهى وسبيله ، فهو يَضُمُّ أصول الدين الإلهى كله ، ويُمَثِّل صحيح الكُتُب والصُّحُف السماوية جميعًا .

وقد كان من عناية اللَّه تعالى بهذه الأمة أن تَكَفَّل بحفظ كتابه الكريم ، فقيَّض لها رجالاً فُضَلاء ألَّفُوا الكثير والكثير من العلوم المختلفة لخدمة هذا الكتاب العظيم .

ومن هذه العلوم «علم أصول الفقه» ، وهو من أشرف العلوم وأَجَلُها ؛ لأنه مثار الأحكام الشرعية التي هي مناط سعادة الدارين ، وبها صلاح المكلَّفين معاشًا ومعادًا ، وهو العُمُدة في الاجتهاد .

يقول الإمام الغزالى رحمه اللَّه تعالى: (وأشرف العلوم ما ازدوج فيه العقل والسمع ، واصطحب فيه الرأى والشرع ، وعلم الفقه وأصوله من هذا القبيل ؛ فإنه يأخذ من صفو الشرع والعقل سواء السبيل ، فلا هو تصرُّف بمحض العقول بحيث لا يتلقَّاه الشرع بالقبول ، ولا هو مبنىً على محض التقليد الذى لا يشهد له العقل بالتأبيد والتسديد) (١).

وكان أول من كتب في هذا الفن الإمام الشافعي واضع علم الأصول صاحب كتاب «الأم» رحمه الله ، ثم تتابع العلماء بعد الإمام الشافعي في التأليف في هذا الفن ، فكتب فيه العلماء القُدَامي والمُحْدَثون ، ويمكن تلخيص مناهج العلماء في كتاباتهم في هذا الفن إلى طريقتين :

### الطريقة الأولى:

طريقة المتكلِّمين ، وتمتاز هذه الطريقة بتقرير القواعد الأصولية وتنقيحها حسبما تدلُّ عليه الدلائل والبراهين النصية واللغوية والكلامية والعقلية ، من غير التفات إلى الفروع الفقهية .

ومن أهم خصائص هذه الطريقة أنها تعتمد على الاستدلال العقلي المجرد

<sup>(</sup>۱) انظر: «المستصفى» (۱/٤).

وعدم التعصُّب المذهبي والاقتصار على الفروع الفقهية لمجرد المثال والتوضيح ، ومن أشهر كُتب هذه الطريقة كتاب « المعتمد » لأبي الحسين البصري المعتزلي ، وكتاب « البرهان » لإمام الحرمين الذي كان شافعيًّا ، و « المستصفى » للإمام الغزالي ، و « المحصول » للإمام الفخر الرازي .

#### الطريقة الثانية:

طريقة الحنفية ، وتمتاز هذه الطريقة بتقرير القواعد الأصولية المستمدَّة مما قرَّره أثمة المذهب في فروعهم الاجتهادية الفقهية ، على أن تكون القواعد الأصولية منسجمة مع الفروع الفقهية بغضّ النظر عن مجرد البرهان النظرى .

ومن أهم خصائص هذه الطريقة: أن منهجها عملى قائم على ربط الأصول بالفروع ، وأنها مزجت بين الأصول والفقه بأسلوب مُفيد ، وأنها خدمت الفقه بنحو جَلِئ في التأليف في باب الخلاف وتخريج الفروع على الأصول ، وكتابة قواعد الفقه الكلية .

ومن أهم كُتب هذه الطريقة كتاب «تمهيد الفصول في الأصول» للسرخسى ، وكتاب «المنار» للإمام النسفى ، وكتاب «الفصول في الأصول» للجَصَّاص .

وتفرَّع من هاتين الطريقتين طريقة ثالثة وهي طريقة المتأخرين ، جمعت بين الطريقتين : المتكلمين والحنفية ، اهتم أصحابها بتحقيق القواعد الأصولية وإثبانها بالأدلة ، ثم تطبيقها على الفروع الفقهية .

ومن أهم كُتب هذه الطريقة كتاب «بديع النظام» الجامع بين كتابى البزدوى و «الإحكام» لمظفر الدين أحمد بن على الساعاتي الحنفي ، جمع فيه بين البزدوى الحنفي والآمدى الشافعي ، وكتاب «تنقيح الأصول» لصدر الشريعة الحنفي ، وكتاب «جمع الجوامع» لتاج الدين السبكي .

ومن هذه الكتب كتاب «حصول المأمول من علم الأصول» الذي نحن

بصدده الآن للعلاَّمة المُفَسِّر الفقيه الأصولِّ الأديب اللغوى «صديق حسن خان» فهو المُفَسِّر صاحب كتاب «فتح البيان في مقاصد القرآن»، والمُحَدِّث صاحب كتاب «الحطة في الصحاح الستة»، والفقيه صاحب كتاب «الروضة الندية في شرح الدرر البهية» في الفقه.

وهذا الكتاب من الكتب القيّمة التى تناول فيه صاحبه مسائل أصول الفقه بأسلوب رائع سهل العبارة خالٍ من التعقيدات ، زاد فيه مباحث كثيرة على من سبقه ، ورجَّح ما اقتضاه الدليل عنده فى أغلب المسائل .

وللَّه دَرُّ القائل :

فللّه منشيه من عالم له فى المعارف باغ طويل وقد بذل فيه الأخ الفاضل / أحمد مصطفى الطهطاوى جهدًا مشكورًا ، فخرّج أحاديثه ، وبيّن كلماته الغريبة ، وحقّق كثيرًا من مسائله ، وأحال إلى بعض المراجع التى يمكن أن يرجع إليها القارئ الذى يُريد المزيد مما جعل الكتاب يخرج فى صورة طيبة ، فجزاه اللّه خير الجزاء .

وإذ أُقَدِّم لهذا الكتاب فلإيماني بأهميته لدى المشتغلين بالعلوم الإسلامية على وجه الخصوص .

واللَّهَ أسألُ أن ينفع به أبناء المسلمين ، وأن يجزى كل من قام بإخراجه خير الجزاء ، إنه نِعمَ المولى ونِعمَ النصير ، وآخر دعوانا أن الحمد للَّه رب العالمين ، وصلّ اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

کنبه الدکتور/أبوانسی طبیت مرمع العکاوی المدیس بیامة الازهما سوط رَفَحُ معِي (لرَجَولِ (الْفِخَسَيَ (الْسِكِيّ) (الِنْرُ) (الِفْروكِ www.moswarat.com

## مقدِّمة المحقِّق

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مُباركًا فيه ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد ﷺ . . وبعد :

فإنه لا جدال أن علم «أصول الفقه» من أشرف العلوم الإسلامية الشرعية التي تربط الأمة بكتاب ربها ، وسُنة نبيها ، فبواسطة بحوثه وقواعده يُتَوَصَّل إلى استنباط الأحكام الشرعية ، ويُعْرَفُ حكم الله في الحوادث التي لم ترد فيها نصوص صريحة مباشرة الدلالة ، ومن خلاله يتعلَّمُ الفقيه ، والمفتى ، وطالب العالم ، والقارئ في فقه الأئمة الأعلام ، كيف استنبطوا هذه الأحكام التشريعية التي تفصل بين الحلال والحرام ، وتضع ضوابط التصرُّفات في شتَّى نواحي الحياة من عبادات ومعاملات ، مدونة في تراثِ تشريعي فِقهي ضخم ، قل أن يوجد عند غيرنا من الأمم ، وكيف توصَّلوا إلى هذه النتائج من خلال تلك القواعد والضوابط الأصولية التي توصَّلوا إلى هذه النتائج من خلال تلك القواعد والضوابط الأصولية التي كانت بمنزلة الميزان الذي يتمكن به من الترجيح والاختيار بين الآراء والنصوص عند تعدَّدها أو تعارضها .

ومن هنا يتبيَّن لنا علاقة الفقه بأصوله ، فهى علاقة الأصل بالفرع ، والأساس بالبناء ، فبواسطة أصول الفقه وما يتوصَّل إليه الأصولي من قواعد وضوابط يتمكَّن الفقيه من استنباط الأحكام واستخراجها من مصادرها التشريعية المختلفة ، فإذا توصَّل الأصولي في بحثه - على سبيل المثال - أن النهى يقتضى التحريم ، والأمر مفيدٌ للوجوب ، ونحو ذلك من القواعد النهى يتعلَّقُ كلُّ أخذ الفقيه هذه القواعد الكلية ، وأعْمَلَهَا على الأدلة الجزئية التي يتعلَّقُ كلُّ منها بمسألة معينة ، وتوصَّل من خلالها إلى الحُكم المراد استخراجه .

ولقد عرف العلماءُ - منذ المراحل الأولى لتطوَّر الفقه الإسلامى - أهمية هذا العلم ولهم فى ذلك نصوص رأيت أكثرها تعبيرًا ما قاله فقيه الشافعية الإمام أبو بكر القفَّال الشاشى رحمه اللَّه:

« اعلم أن النصّ على حكم كل حادثة بعينها معدوم ، وأنَّ للأحكام

أصولاً وفروعًا ، وأن الفروع لا تُدْرَكُ إلا بأصولها فحقٌ أن يبدأ بالإبانة عن الأصول لتكون سببًا إلى معرفة الفروع » .

ولقد قيل: علم الأصول بمجرده كالميلق (١) الذي يُحتبر به جَيِّد الذهب من رديته ، والفقه كالذهب ، فالفقيه الذي لا أصول عنده ككاسب مال لا يعرف حقيقته ، ولا ما يُدَّخر منه مما لا يُدَّخر ، والأصولي الذي لا فقه عنده كصاحب المَيْلَقِ الذي لا ذهب عنده ، فإنه لا يجدُ ما يختبره على مَيْلقهِ .

وقيل: الأُصولى كالطبيب الذى لا عقار عنده ، والفقيه كالعطّار الذى عنده كل عقار ، ولكنه لا يعرف ما يضرُّ ولا ما ينفعُ .

وقيل: الأصولى كصانع السلاح وهو جبانٌ لا يُحسن القتال به ، والفقيه كصاحب السلاح ولكن لا يُحسن إصلاحها إذا فسدت (٢) .

ومن هذا المنطلق يتبيَّن لنا أهمية هذا العلم وضرورة تحصيله ومدارسته حتى يكون النَّاظر فى المصنَّفات الفقهية على بيِّنة من أمره فيما تضمَّنته من اجتهادات فقهية ، ولا يقنع من ذلك بمجرد التقليد المحض أو الاعتماد على رأى بعينه دون معرفة مأخذه وأصله الذى ابتناه عليه صاحبه ، ومن هنا تتوفر الثقة والاطمئنان إلى صِحَّة هذه الاجتهادات ودقتها ومدى ارتباطها بالأدِلَّة المستمدة منها .

ولذا اهتم أُستاذنا الفاضل: الحاج / طه أهمد عيسى عاشور حفظه الله بطباعة هذا الكتاب وإخراجه فى ثوبه الذى يليق به ، تحقيقًا وطباعة ، وخصوصًا بعدما عَزَّ وجوده بين أيدى القُرَّاء مع كثرة فوائده وأبحاثه التى لخصها من العديد من المطوّلات فى علم الأصول .

واللَّهَ أسألُ أن يجزى كل من أعان على نشره وإخراجه على الصورة التي تشجعُ القُرّاء والباحثين على الاستفادة مما حواه من علم غزير .

كتبه محققه الفقير إلى ربه الغنى (**رُحِمُرُصُطُفَى يَسِمُ (الطُهُطُّا وَيُ** عافظة سوهاج - مركز طهطا

<sup>(</sup>١) المَيْلُقُ : أَدَاةُ يُختبر بها جودة المعادن النفيسة كالذهب ونحوه .

<sup>(</sup>٢) نقله عن الزركشي في «البحر المحيط» (١٣/١) .

# عسلى في الكناب

ويتلخُّص عملي في إخراج هذا الكتاب القيم فيما يأتي :

۱ – اعتمدت فى تصحيح الكتاب على نسخة له طبعت فى حياة مصنفه سنة ١٢٩٦ هجرية بمطبعة الجوائب بالقسطنطينية (الآستانة) ، وكذا نسخة طبعت بمصر سنة ١٣٣٨ هجرية بمطبعة الحلبى ، وجعلت نسخة الجوائب هى الأصل لدقتها .

٢ - صححت كثيرًا من الأخطاء التي وقعت في نص الكتاب ، وذلك
 بالرجوع إلى المصادر التي ينقل منها المصنف .

٣ - اجتهدت حسب طاقتى المتواضعة فى توثيق النصوص المنقولة عن
 الأئمة التى استشهد بها المصنف فى كتابه ، مع الإرشاد إلى أماكنها فى كتبهم
 كلما أمكن ذلك .

٤ - شرحتُ كثيرًا من المصطلحات والقواعد والألفاظ التى ذكرها المصنف ، وقد أوردت زيادة من كلام أهل العلم فى تعريفها على ما يذكره المصنف رغبة فى زيادة التوضيح والبيان للقارئ .

حرَّجت الآيات والأحاديث والآثار التي استشهد بها المصنّف في
 كتابه مع ذكر مصادرها ، وتَبْيين صحيح الحديث من ضعيفه .

٦ - أشرت إلى الترجيحات التي وافق فيها صديق خان شيخه الشوكاني
 ف كتابه « الإرشاد » .

٧ - أذكر فى كثير من الأحيان آراء العلماء من الأصوليين فى ترجيح قول أو رأى ذكره المصنف حتى تحصل ثقة القارئ به ، وذِكْر من ذهب إليه من الأصوليين .

٨ - رددتُ على ما شذَّ فيه المصنَّف فى بعض المسائل الأصولية عن غالب أهل العلم فى مسائل الإجماع ، والقياس ، وبينت ضعف ما ذهب إليه المصنف تبعًا للشوكانى فى هذه المسائل ، وبينت الحق فيها بكلام أهل العلم الثقات .

٩ - قد أذكر بعض الأمثلة الفقهية التي يفيد ذكرها في توضيح ما يذكره المصنف من مسائل أصولية .

١٠ - قُمت بعمل عناوين ، وتقسيم لفقرات الكتاب حتى يسهل على
 القارئ الكريم متابعة ما فيه من المسائل والموضوعات الأصولية .

١١ - تكلمت على المسائل الفرعية الفقهية التى استشهد بها المصنف ،
 وبيَّنتُ مذاهب العلماء فيها حتى تكون بمنزلة التطبيق العملى لما يُذكر فى
 الكتاب من قواعد أصولية .

وفي الختام أسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكِريم .





# زجمية المصف

## اسمه ونسبه ومولده:

هو الإمام المحقِّق العلَّامة: محمد صديق خان بن حسن بن على بن لطف اللَّه القِنَّوْجِي البخارى، يرجع نسبه – كما ذكر هو فى مواضع من كتبه – إلى زين العابدين بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب رضى الله عنهم جميعًا.

وقد ولِد المصنَّف فى بلدة «باس بريلى » بالهند ، وهى بلدة كانت موطن جده لأمه عام ١٢٤٨ هجرية ، ثم انتقل بعدُ مع أُمه إلى قِنَوْج (١) موطن آبائه ، وهى بلدة بالهند فتحها السلطان المجاهد محمود بن سُبُكْتِكين ، وقد عرف الإسلام طريقه إلى القارة الهندية منذ زمن بعيد ، حيث فتحت فى عهد الوليد بن عبد الملك الأموى على يد قائده محمد بن قاسم الثقفى سنة ٩٢ هجرية .

## طلَبُه للعلم وَذِكْرُ شيوخه:

بدأ – رحمه الله – تحصيل العلم فى مرحلة متقدمة من عمره منذ السنة السادسة من مولده ، فاهتم بدراسة اللغة ، والنحو ، والصرف ، حتى أتقن ذلك ، ثم انتقل إلى دراسة كُتب المعانى ، والبيان ، والبلاغة حتى تحصلت

<sup>(\*)</sup> مصادر الترجمة التي استفدت منها: ترجمة المصنّف لنفسه في غير موضع من كتبه منها "أبجد العلوم " (٣/ ٢٧١) ، " التاج المكلل " ص ٥٤١ ، " الجعلّة " ص ٢٦٣ ، " إتحاف النبلاء " ص ٢٦٣ ، وكذا من ترجمه من العلماء : كعبد اللطيف آل الشيخ في " مشاهير علماء نجد " ص ٢٥١ ، الكتاني في " فهرس الفهارس " (١/ ٣٦٢) ، والبغدادي في " هدية العارفين " نجد " ص ٤٥١ ، الكتاني في " فهرس الفهارس " (١/ ٢١ ، ٢١ ، ٢٩٢ ، ٣٢٢) ، والآلوسي في " جلاء العينين " ص ٣٤ ، وجميل أحمد في كتابه : " حركة التأليف " باللغة العربية في القارة الهندية ص العينين " ص ٣٤ ، وجميل أحمد في كتابه : " حركة التأليف " باللغة العربية في القارة الهندية ص ١٩٤ ، زيدان في " تاريخ آداب اللغة " (٢/ ٢٦٤) ، " الأعلام " للزركلي (١/ ١٦٧) ، "معجم المؤلفين " (٣/ ٨٥٧) ، " اكتفاء القنوع " ص ٤٩٧ .

<sup>(</sup>١) هكذا ضبطها المصنّف فى كتبه ، وفى «معجم البلدان» (٤٠٩/٤) ، «مراصد الاطلاع» (٣/١٢٩) قالا : قَنْوُج : بفتح أوله ، وتشديد ثانيه : موضع فى بلاد الهند» .

عنده قوَّة المطالعة الواثقة ، وجُيِلَت نفسه على التلذَّذِ بالعلم ، ثم انتقل إلى دِهْلى ، وكانت منارة العلم والعلماء بالهند ، فأخذ العلم الشرعى من حديث ، وتفسير ، وفقه ، وبيان على جمع من كبار علمائها من أشهرهم : العلامة الشيخ المفتى : محمد صدر الدين خان الدهلوى ، وكذا الشيخ الفاضل : حسين بن محسن السَّبَنعى الأنصارى تلميذ العلامة محمد بن ناصر الحازمى تلميذ الإمام الشوكانى ، وكذا الشيخ زين العابدين بن محسن الأنصارى ، والعلامة الشيخ عبد الحق بن فضل الله الهندى ، وغيرهم من أعلام الهند .

ولم يكتف - رحمه الله - بذلك بل سافر إلى الحجاز ، وأخذ من كبار علماء اليمن من تلاميذ الإمام المجتهد محمد على الشوكاني ، وجمع فى ذلك كتابًا سمَّاه «العسجد فى ذكر مشايخ السند» ذكر فيه من أخذ عنه ، ومن أجاز له ، والأسانيد التي تلقاها عن شيوخه ؛ ولهذا كان العلاَّمة صديق خان كثيرًا ما يقول عن الشوكاني إذا ذكره فى كتبه : «شيخنا ، وأحيانًا عنه : شيخ شيوخنا ، وذلك لاتصال سنده بالشوكاني عن طريق تلامذته .

ولهذا قال في «أبجد العلوم» (٣/ ١٩٤): «وقد أتحفنى شيخى عبد الحق الهندى بكتاب شيخه الشوكاني «إتحاف الأكابر بإسناد الدفاتر» ولى أسانيد أخرى إلى الشوكاني ولله الحمد والمئة».

## صِفَاتُهُ وَأَخْلَافُه وعقيدَتُه :

كان الشيخ العلامة صديق خان - رحمه الله - حسن الخُلِق ، جميل العشرة ، قد رزقه الله طبعًا سليمًا ، وقلبًا مستقيمًا محبًا للعلم وأهله ، وكانت لهذه السَّجايا ، وتلك الأخلاق الكريمة أكبر الأثر في زواجه من ملكة بهوبال «نوَّاب شَاهْجَهَان بِيكُم» سنة ١٢٨٨ هجرية ، وعمل وزيرًا لها ، ونائبًا عنها ، ولقب «بالنوَّاب» ، ولم تغير هذه المكانة العالية التي وصل إليها المصنف - رحمه الله - أخلاقه واهتمامه بالعلم ، بل صرف أوقاته وكرَّس ما وهبه الله من جاه وسلطان وأموال طائلة في خدمة الإسلام والدعوة ، ونشر العلوم الإسلامية في كافَّة البلدان ، فقام بطبع كتب الحديث

والتفسير والفقه ونشرها على نفقته الخاصة ، وكان يقوم بتوزيعها بغير مقابل على الطلاب والعلماء فى عدد غير قليل من الأماكن بالهند ، وتركيا ، ومصر ، والشام ، ورتّب وأوقف معونات مالية لإعانة العلماء والطلاب والدّارسين ، وشجع على ترجمة كتب الحديث والفقه باللغة الهندية ؛ لنشرها بين الهنود .

ولقد كان الشيخ – رحمه الله – ذا عقيدة صافية متمسكًا بالكتاب والسُّنة نابذًا للبدع والخرافات والجمود ، داعيًا إلى عقيدة السلف الصالح كما تشهد بذلك كتبه ومؤلفاته .

## مُصَنَّفَاتُه :

للعلاَّمةِ الصديق – رحمه الله – مؤلَّفات كثيرة باللغة العربية ، والفارسية ، والهندية ما بين مختصر ، ومطول ، ولا عجب فى ذلك فقد كان صديق خان كثير القراءة واسع الاطلاع ، يذكر عن نفسه أنه كان يكتبُ فى اليوم عدة كراريس ، وله فى تآليفه نَفَسٌ وذوق معروف ، وقد استقصى ذكر مؤلَّفاته الدكتور جميل أحمد فى كتابه « حركة التأليف » (١) وبيَّن المطبوع منها والمخطوط ، ومن أشهرها .

- ١ فتح البيان في مقاصد القرآن في عشر مجلدات .
  - ٢ الدين الخالص .
  - ٣ نيل المرام في تفسير آيات الأحكام .
- ٤ حسن الأسوة بما ثبت عن الله ورسوله في النسوة .
- ٥ فتح العلَّام شرح بلوغ المرام لابن حجر العسقلاني .
  - ٦ يقظة أولى الاعتبار بما ورد في الجنة والنار .
    - ٧ الحِطّة في الصحاح الستة .

<sup>(</sup>۱) من ص ۲۷۶ إلى ص ۲۸۱ ، وذكر المصنّف شيئًا منها فى كتابه « أبجد العلوم » (۳/ ۲۷۰ – ۲۷۰) ، « إيضاح ۲۷۸) ، « الحطة » ص ٤٨٣ ، وانظر كذلك « فهرس الفهارس » (۲/ ۱۰۵۲ – ۱۰۵۸) ، « إيضاح المكنون » (۱۰/۱ ، ۲۱ ، ۳۳ ، ۲۰۱ ، ۳۲۲) ، « معجم المطبوعات » لسركيس (۱۲۰۱ – ۱۲۰۵) ، « هدية العارفين » (۲/ ۳۸۸) ، وكذا المصادر التى ذكرتها فى ترجمته .

- ٨ الإذاعة لما يكون بين يدى الساعة .
  - ٩ قسطاس الأذهان.
- ١٠ الروضة الندية في شرح الدرر البهية في «الفقه» .
- ١١ عين اليقين ترجمة الأربعين في أصول الدين ، للغزالي .
  - ١٢ تحفة الصائمين.
  - ١٣ ربيع الأدب في إنشاء العرب.
  - ١٤ قضاء الأرب في مسألة النسب .
  - ١٥ إحياء الميت بمناقب أهل البيت .
    - ١٦ أبجد العلوم .
  - ١٧ قطف الثمر في عقيدة أهل الأثر .
  - ١٨ الإقليد في أدلة الاجتهاد والتقليد .
  - ١٩ الرمح المصقول على من سب الرسول .
  - ٢٠ الموعظة الحسنة بما يخطب به في شهور السنة .
- ٢١ عون الباري بحل أدِلَّة البخاري ( شرح مختصر البخاري للزبيدي ) .
  - ٢٢ العَلَم الخَفَّاق في علم الاشتقاق .
  - ٢٣ إكليل الكرامة في تبيان مقاصد الإمامة .
  - ٢٤ حصول المأمول في علم الأصول : وهو كتابنا هذا (١) .

#### المنهج التأليفي عند الصنف:

انتهج المصنف - رحمه الله - منهجًا في عدد غير قليل من كُتبه على طريقة التلخيص والتهذيب والاختصار مع إعمال فكره في التكميل والزيادة والترتيب والتقريب للمصنفات ، وقد مشى على هذا الدرب جمعٌ من أجلة أهل العلم كالإمام السيوطي - رحمه الله - وهو منهج إن دلَّ على شيء فإنما يدلُّ على سعة الاطلاع والاستبحار في العلوم والفنون وهو أمرٌ ليس بالسهل اليسير كما يظنه البعض ؛ ولذا لم يقدم عليه إلا عدد قليلٌ من العلماء

<sup>(</sup>١) انظر: هذه المصنفات في المصادر التي أشرنا إليها في الترجمة للمصنف.

كالسيوطى ، ومن قبله ابن حجر ، والذهبى وغيرهم ولعل فى هذا أبلغ الردِّ على المستشرق «أدورد فنديك» فى كتابه «اكتفاء القنوع» حيث اتهم المصنف بسرقة هذه التآليف الكثيرة من النسخ النادرة وقيامه بكتابة اسمه عليها ، وقد ردِّ عليه العلامة الإمام عبد الحى الكتانى فى «فهرس الفهارس» (١) « . . . وما لبعض المسيحيين – يقصد فنديك – من أن القِنَّوْجى كان عاميًا ، وكان يكلف العلماء بوضع المصنفات ، ثم ينسبها لنفسه ، فكلام أعدائه فيه ، وإلاً فالتآليف تآليفه ، ونَفَسُهُ فيها متّجدٌ » .

## ثناء العلماء عليه:

تتابع أهل العلم والدِّين في الثناء على العلَّامة صديق خان - رحمه الله - والشهادة له بالعلم ، وخصوصًا بعد مطالعتهم لمؤلفاته التي بلغت - كما يقول العلامة الكتاني : ٢٢٢ مصنفًا منها ٤٠ باللغة العربية ، و٤٥ بالفارسية ونحو ١٣٩ بالهندية .

و بمن أشاد به العلّامة الكتاني في كتابه « فهرس الفهارس » حيث قال في ترجمته : الأمير المحدِّث الأثرى صديق خان ، ووصف مؤلَّفاته بأنها نفيسة جدًا ، وقال في موضع آخر من كتابه : وبالجملة فهو – أى صديق خان – من كبار العلماء ممن لهم اليد الطولي في إحياء كثير من كتب الحديث وعلومه بالهند وغيرها ، جزاه الله خيرًا ، وقد عدَّه صاحب « عون المعبود شرح سُنن أبى داود » وهو العلاّمة شمس الدين عبد الحق العظيم آبادي – أحد المجددين على رأس المائة الرابعة عشرة » (٢)

ويصفه العلاَّمة نعمان الآلوسي - ابن صاحب روح المعانى - فيقول: شيخنا الإمام الكبير، السيد العلاَّمة الأمير، البحر في التفسير والأصول، والتاريخ والأدب صديق خان وهو الذي نطقت ألسن الخلائق بثنائه، وأذعنت الأعداء لفضله، وفرط ذكائه.

<sup>(</sup>١) انظر : «فهرس الفهارس» لعبد الحي الكتاني (٢/ ١٠٥٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «اكتفاء القنوع» ص ٤٩٧ لأدورد فنديك .

<sup>(</sup>٣) انظر : المصدر السابق (٢/ ١٠٥٧ - ١٠٥٨) .

وقد طبعت مصنفاته أكثرها بمصر وقسطنطينية ، وقد سارت بها الركبان ، إذا ذكر مسألة من مسائل الخلاف استدل ورجح ، ويحق له الاجتهاد لاجتماع شروطه فيه ، وما رأيت أسرع انتزاعًا للآيات الدالة على المسألة التي يُوردها منه ، ولا أشد استحضارًا للسُّنة المطهرة وعزوها منه ، مع ما هو عليه من الكرم والجود والشجاعة ، وليس له خصوم إلا بعض المقلدة وأهل البدعة المقصرين عن بلوغ رتبته في الدنيا والدين ، وقد ترجم له غير واحد من العلماء شرقًا وغربًا . . . » (1)

وذكره العلَّامة الزركلي في كتابه «الأعلام» (٢) وقال: «القنوجي أبو الطيب من رجال النهضة الإسلامية المجددين».

وقد أفرد بعضهم سيرة العلامة صديق خان بتصانيف مفردة منها ما ذكره الآلوسى فقال: ولبعضهم كتاب وسيط فى ترجمته الشريفة سماه «قطر الصيب فى ترجمة الإمام أبى الطيب»، وذكر الكتانى (٣)، وكحالة (٤) كتابًا أخر بعنوان «قرة الأعيان ومسيرة الأذهان فى مآثر صديق حسن خان»، ويذكر كذلك الأستاذ الدكتور: عاصم القربُوتى فى مقدمة «قطف الشمر» (٥) أن بعض الدَّارسين بجامعة أم القرى بمكة المكرمة يقوم بإعداد رسالة علمية فى «عقيدة صديق حسن خان».

#### وفاته:

وقد توفى المصنِّف – رحمه الله – سنة ١٣٠٧ هجرية ، وله (٥٩) سنة ، وقد ترك اثنين من أبنائه هما : السيد أبو الخير مير نور الحسن خان ، وهو ولده الأكبر ، والسيد أبو النصر مير على حسن خان (٦) .

<sup>(</sup>١) انظر : ﴿ جلاء العينين في محاكمة الأحمدين ﴾ للآلوسي ٦٣ – ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأعلام» (٦/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٣) انظر : «فهرس الفهارس» (٢/ ١٠٥٨) .

<sup>(</sup>٤) انظر : «معجم المؤلفين» (٣/ ٣٥٨) .

<sup>(</sup>٥) انظر : " قطف الثمر في عقيدة أهل الأثر " بتحقيق د/ عاصم القربُوتي ص ١١ .

<sup>(</sup>٦) وقد ترجم لهما المصنف في كتابه (أبجد العلوم» (٣/ ٢٨٠ ، ٢٨٣) .

رَفْعُ عبر الرَّجِيُّ الْفِقِيَّ التعسر لي الشَّرُ الْفِرُوكِ www.moswarat.com الما موا ومنهجه فيم

يعتبر كتاب العلامة صديق خان «حصول المأمول في علم الأصول» مع كتاب شيخه الشوكاني «الإرشاد» من السمات البارزة لفقه الاجتهاد النابذ للتعصب والتقليل القائم على الدليل الصحيح من الكتاب والسنة ، وقد برز هذا المنهج كرد فعل لما ساد في الأمة - في العصور المتأخرة - من الجمود ، والتعصب المذهبي ، والقول بغلق باب الاجتهاد في المسائل الشرعية مع حاجة الأمة الماسة إليه - خاصة مع تجدد الحوادث والنوازل ، وضرورة إعمال الأدلة من الكتاب والسنة والقياس ونحو ذلك ؛ لمعرفة الحكم فيها في إطار من الشرعية ، بعيدًا عن التحيز لمذهب بعينه وادعاء أن كل دليل أو نص يخالفه فهو مؤول أو منسوخ أو غير صحيح .

ومن هنا نشأ فقه الاجتهاد القائم على الدليل ، والذى حمل راية الدعوة إليه جمعٌ من كبار العلماء كالعلامة محمد الأمير الصنعاني ، والشوكاني ، والعلامة صالح بن مهدى المقبلي ، وصالح بن عمر الفُلاني ، ومحمد عابد السندى ، وصديق خان وغيرهم .

ولهذا اتجه الإمام الشوكانى إلى التفكير في تحرير مصنف يبين فيه منهج الاستنباط وأصوله الصحيحة ، القائمة على تقرير القواعد والمبادئ الأصولية التى قرَّرها العلماء والثقات بعيدًا عن شطط المتأخرين ، وتعصبهم البغيض لبعض الآراء الأصولية التى لا تخدم إلا مذاهبهم - وإن كانت عند أئمة السلف المحققين من علماء الأصول - لا تعدو كونها اجتهادات ضعيفة لا يعضدها الدليل ، لذا ألف كتابه الفذ «إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول» ، تناول فيه كافة مسائل هذا الفن ، ورجَّح منها ما يقتضيه الدليل الصحيح ، وتوسَّع توسَّعًا كبيرًا في ذكر الأدلة والأقوال والمناقشات والرُّدود ، والمعارضات بإسهاب كثير مما قد يُصَعِّبُ الاستفادة بكتابه هذا مع نفاسته .

لذا انبرى الإمام العلامة صديق خان إلى تلخيص كتابه ، وتهذيب مباحثه مع المحافظة على فوائده العلمية وترجيحاته ، وحذف ما لا يفيد فى علم الأصول من مباحث منطقية لا فائدة تتعلَّق بها فى استنباط الأحكام التى هى المقصد من هذا العلم ، ولم يقتصر دور صديق خان على مجرد التلخيص والتهذيب - وهما من المَلكاتِ التى اشتهر وتميَّز بهما - لغزارة مطالعته ، وسعة معرفته ، وقوة عبارته ، بل زاد فى مباحث الكتاب كثيرًا مما ليس فى أصله ، ورجَّح ما اقتضاه الدليل عنده فى أغلب مسائل الكتاب ، واعترض فى بعض الأحيان على ما يورده الشوكانى من تفريعات لا تهم المطالع لهذا العلم الشريف فى شىء ، ومن هنا جاء كتاب «حصول المأمول» سهل العبارة ، غزير الفائدة ، عظيم النفع ، حاويًا لمعظم مسائل هذا الفن .

## نسبة الكتاب إليه :

لا يختلف العلماء في نسبة هذا الكتاب إلى العلَّمة صديق خان ، وقد صرّح هو بنسبة هذا الكتاب إليه في « أبجد العلوم » (١) ونسبه إليه كل من ترجم له منهم : إسماعيل البغدادي في « إيضاح المكنون » (٢) ، والزركلي في « الأعلام » (7) .

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>١) انظر : (ج٣/ ٣٧٦) .

<sup>(</sup>٢) انظر : (ج١/٤٠٧) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «الأعلام» (٦/ ١٦٨) .

رَفْعُ عبس لارَجَمِي (الْخِتَّرِيُّ رئيسكتن (لانِرُ) (إِغْرُو وَكُمِسِيَّ www.moswarat.com

## مُقَدِمَة ٱلمُصَيِّف

الحمد لله الذي سَلَك بأهل الحقّ مَسْلك التَّخقيقِ في العلوم كُلِّها ، الفروع منها والأصول ، ووفَقهم بسابقة الأزلِ لِقَبُول المَنْقُول وَرَدِّ المَعْقُول ، إلا منها والأصول ، ووفَقهم بسابقة الأزلِ لِقَبُول المَنْقُول وَرَدِّ المَعْقُول ، إلا ما وافق منه الكتاب العزيز وسُنَّة الرسول ، والصَّلاة والسَّلام على مُصطفاه الذي هو الوسيلة (۱) العُظْمَى ، والذَّريعة الكُبرى في حُصول كل مسئول ، والوصول إلى كل مَأْمول ، وعلى آله وصَحْبه وأَهْلِ حديثهِ الذين تَلَقَّوا هَذيه وَدلَّهُ (۲) وَسَمْتَه (۱۲) تَلَقَّتا لا يحولُ ، على مَرِّ الدُّهور ولا يزولُ .

وبعدُ.. فلمَّا كان علم أُصول الفقه هو عِمَادُ فُسطاط (٤) الاجتهاد وأساسهُ الذي تقوم عليه أركان بنائهِ كما تقرَّر عند أهل هذا الفنّ وحاملي لوائه ، وكان كتاب «إرشاد الفُحول» ، إلى تحقيق الحق من عِلْم الأُصول ، للحافظ الإمام عِزّ المسلمين والإسلام شيخنا القاضي محمد بن على بن محمد الشَّوكاني (٥) المُتَوفَّى سنة خمس وخسين ومائتين وألف الهجرية صَيَّا كتابًا

<sup>(</sup>١) الوَسِيلَةُ : المُنزلة عند المَلِكِ ، والدَّرجة فى الجنة ، والقربة ، والسبب فى حصول الخير ، ولعَلَّه المقصود هنا . انظر : «القاموس» (٢١٢/٤) ، «أساس البلاغة» ص ١٠٢٠ .

<sup>(</sup>۲) دَلَّهُ : من الدَّل وهو حُسْن السلوك واستقامة السير ، قال ابن حجر : الدَّل هو حُسْن الحَركة في المشى والحديث ، وغير ذلك ، أو من الدَّليل وهو المُرشدُ والكاشفُ عمَّا أمَرَ الله به . انظر : «المصباح المنير » (۱/ ۱۲۹) ، القاموس » (۱/ ۲۰۲) ، «فتح البارى» (۷/ ۱۲۹) المراجع .

<sup>(</sup>٣) السَّمْتُ : الهيئة الحسنة . قال ابن حجر : هو حُسْن النظر فى أمر الدين ، ويُطلق على القصد فى الأمر ، أو على الطريق والجهة . انظر : « فتح البارى » (٧/ ١٢٩) المراجع .

<sup>(</sup>٤) الفُسْطاط: بالضمّ والكسر، ويطلق على الخيمة الكبيرة، وعلى المدينة التى فيها مجتمع الناس، قال الزمخشرى: هو ضرب من الأبنية فى السفر، وبه سُمِّيت المدينة.

انظر : «النهاية» (٣/ ٤٤٥) ، «لسان العرب» (٧/ ٣٧٢) المراجع .

<sup>(</sup>٥) وصفه المُؤلِّف صديق خان فى كتابه (التاج المُكَلَّل) ص ٤٥٠ : قاضى الجماعة ، شيخ الإسلام ، المُحقِّق ، إمام الدنيا ، خاتمة الحُفَّاظ بلا مراء ، الحُجَّة التَّاقِد ، السابق إلى ميدان الاجتهاد القاضى محمد بن على الشوكاني .

لم يُؤلّف مثله في الإسلام قبله في هذا العلم لما اشتمل على ما له في هذا العلم وما عليه ، واحتوى على أدِلّة أهل الأصول على اختلاف مذاهبهم ودلائلهم في ما يُلْجِئُ إليه ، أردت أن أُلخّصَ من الزوائد مسائله ، وأجَرِّد عن مَحْضِ الرأى دلائله ، ليسهُل تناوله على الطّلاب ، ويهون تعامله على أولى الألباب ، فحذفت منه ما لم أكن أرتضيه ، وألحقت به بعض ما لم يكن من مسائل الحروف فيه ، موضحًا لما يصلح منه للردِّ إليه ، وما لا يَصْلُح للتعويل عليه ، ليكون العالم الفقيه والناظر فيه على بصيرة من عِلْمه يتّضح له بها الصواب ، ولا يبقى بينه وبين دَرْكُ الحقِّ الحقيق بالقَبُول حِجَاب ، وسمَّيتُه : (حصول المأمول من علم الأصول) هذا ، ولم أذكر فيه من المبادئ التى يذكرها المصنّفُون في هذا العلم إلاً ما كان لِذْكره مَزيدُ فائدة .

وأمًّا المقاصد فقد كشفت عنها الحجاب كشفًا يتميز به الخطأ من الصواب . . بعد أن كانت مستورة عن أعين الناظرين والمناظرين بأكثف جلباب ، وإنَّ هذا لهوأعظم فائدة يتنافس فيها المتنافسون من الطُلَّب ؛ لأنَّ تحرير ما هو الحقُ هو غاية الطَّلبات ، ونهاية الرَّغبات ، لاسيَّما في مثل هذا الفن الذي رجع كثيرٌ من المجتهدين ، بالرُّجوع إليه إلى التقليد من حيث لا يشعرون ، ووقع غالب المتمسّكين بالأدِلَّة بسببه في الرأى البَخت وهم لا يعلمون ، كيف فإن أحدهم إذا استشهد لما قاله بكلمة من كلام أهل الأصول ، أذْعَنَ له المُنازعون ، وإن كانوا من الفُحُول ، لاغتقادهم أنَّ مسائل هذا الفن قواعد مؤسسة على الحق الحقيق بالقبُول ، مربوطة بأدلَّة علمية من المعقول والمنقول ، تقصرعن القدح في شيء منها أيدى الفُحُول ، وإن تبالغت في الطُول ، وبهذه الوسيلة صار كثيرٌ من أهل العلم واقعًا في الرأى رافعًا له أعظم راية ، وهو يظن أنه لم يعمل بغير علم الرواية ، فحملني ذلك على هذا التأليف ، في هذا العلم الشريف ، قاصدًا به إيضاح رَاجحه من مَرْجُوحه ، وبيان سَقيِمه من صَجيحه ، وربَّته على مُقدمة وسبعة مقاصد وخاتمة .

أمَّا المقدِّمة فهي تشتمل على خسة فصول:



## الفَطْيِلُ الأَوْلِ

## فى تعريف أُصول الفِقْهِ وموضوعه وفائدته واستمداده

## تعريف أصول الفقه

فالأصول: جمع أُصْلِ، وهو فى اللغة: ما يبتنى عليه غيرهُ، وفى الاصطلاح: يُقال على القاعدة الكُلية والراجح والمستصحب والمقيس عليه والدليل والأوفق بالمقام الخامس.

والفقه (١) هو في اللغة: الفهم ، وفي الاصطلاح: العلم بالأحكام الشَّرعية (٢) عن أدِلَتها التَّفصيلية (٣) بالاستدلال ، وقيل غير ذلك ،

(۱) الفِقَةُ: العلم بالشيء ، والفهم له ، وغلب على علم الدِّين لشرفه ، وقال ابن فارس : كل علم لشيء فهو فِقةُ له . انظر : «المصباح المنير» (٢/ ٤٧٩) ، فَقِه ، «القاموس» (٣/٥١٥) ، «بختار الصحاح» ص ٥٠٩ ، «لسان العرب» (١٣/ ٥٢٢) ، «معجم مقاييس اللغة» (٤/ ٤٤٢) . (٢) قوله : (الشرعية) : للدلالة على كونها منسوبة إلى الشرع ، ومأخوذة منه رأسًا أو بواسطة ، فلا يدخل في التعريف (الأحكام العقلية) كالعلم بأن الواحد نصف الاثنين ، وأن العالم حادث ، وقد زاد بعضهم بعد قوله (الشرعية) : المكتسبة العملية ، وسبب ذلك : عدم إدخال الأحكام الاعتقادية ، كمسائل الإيمان ، أو ما يتعلَّق بالأحكام الأخلاقية ، كوجوب الصدق ونحوه ، فإن هذا لا يُبتَحَثُ في الفقه .

انظر: «شرح البدخشي والأسنوي على منهاج الوصول» (٢٤/١) ، «أحكام الآمدي» (٢٢/١) ، «المحصول» للرازي (١/ ١/ ٩٢) ، «البحر المحيط» للزركشي (١/ ٢١) ، «شرح الكوكب المنير» (١/ ٤١) ، «شرح اللهم» للشيرازي (١/ ٤٠٤) .

(٣) قوله: (التفصيلية): وهى الأدلة الجزئية التى ينعلَّق كلَّ منها بمسألة معينة ، ويُنَصُّ فيها على حُكم خاصٌ بها ، وأُخرج بذلك القيد: علم المقلّد، فلا يُسمَّى فِقْهَا ؛ لأنه ليس عن دليل . وقوله: (بالاستدلال) خرج به علم الله ، وعلم جبريل ؛ لأنه لا يفتقر إلى الاستدلال ، فلا يُسمَّى فِقْهَا . انظر: «شرح الكوكب المنير» (١/ ٤٤) ، «فواتح الرحموت» (١/ ١١) ، «شرح البحدشى» (١/ ٣٠) ، «تشنيف المسامع» (١/ ٣١) ، «البحر المحيط» (١/ ٢٢) ، «أحكام الآمدى» (٢/ ٢١) ، «الإبهاج» (٢/ ٢٢) ، «التلقيح شرح التنقيح» ص ٢٧ .

ولا يخلو عن اعتراض ، وهذا أولاها إنْ حُمِلَ العلمُ فيه على ما يشمل الظنَّ ؛ لأنَّ غالب علم الفقه ظنون (١)

## أصول الفقه باعتبار الإضافة والعلمية

وأصول الفقه باعتبار الإضافة (٢): ما يختص بالفقه من حيث كونه مبتنيًا عليه ومستندًا إليه .

وباعتبار العلمية (٣): هو إدراك القواعد التي يتوصَّل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية عن أدلَّتها التفصيلية على وجه التحقيق (٤)، وقيل غير ذلك (٥) وهذا أولاها .

## تعريفُ العلم :

وأما العلم : فقد اختلفت الأنظار في ذلك اختلافًا كثيرًا حتى قال

<sup>(</sup>١) أجاب الرازى والقرافى وقالا: "فإن قلت: الفقه من باب الظنون ، فكيف جعلته عِلْمًا؟ قلت: المجتهد إذا غلب على ظنه مشاركة صورة لصورة أخرى فى مناط الحُكُم ، قَطَع بوجوب العمل بما أدَّى إليه ظَنَّه ، فالحكم معلوم قطعًا ، والظن واقع فى طريقه " .

انظر : «المحصول» (١/ ١/ ٩٢) ، «نفائس الأصول» (١/ ٢٢) ، «الإيهاج» (١/ ٣٨) .

<sup>(</sup>٢) قوله: (باعتبار الإضافة): أو ما يُسَمَّى عندهم «بالحد الإضافي»: أى بالنظر إلى التركيب الإضاف الموجود في هذين اللفظين (أصول الفقه)، وشرح كل واحد منهما لغة واصطلاحًا. كذا في «المصفى في أصول الفقه» لابن الوزير ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) قوله: (باعتبار العلمية): أو ما يُسَمُّونه «الحد اللّقبيّ» أى تعريفه بالنظر إلى هذين اللفظين، بعد أن صار لَقَبًا لهذا الفن «المصفَّى في أصول الفقه» ص ٧٧.

<sup>(</sup>٤) عَرَّفَهُ بذلك ابن النجيم في "شرح المنار" ص ٧، وابن الحَاجِب كما في "الإبهاج" (٢٦/١) والشوكاني في "إرشاد الفحول" (١/ ٤٢) ، وبنحوه عند صدر الشريعة في "التلقيح شرح التنقيح" (٣٣)، وابن الوزير في "المصفى في أصول الفقه" ص ٧٩، المحلَّوي في "تسهيل الوصول" ص ٧٠.

<sup>(</sup>٥) وهو تعريفه بقولهم هو: «عبارة عن مجموع طُرُق الفقه على سبيل الإجمال ، وكيفية الاستدلال بها ، وحالة المستدل بها » وعليه مشى الرازى فى «المحصول» (١/ ١/ ٩٤) ، والقرافى فى «نفائس الأصول» (١/ ٢٢) ، والزركشى فى «البحر المحيط» (١/ ٢٤) ، والبيضاوى كما فى «شرح البدخشى » (١/ ٢٢) ، والأسنوى (١/ ١٩) ، والعطَّار على «جمع الجوامع» (١/ ٢٠) .

جماعة منهم الرازي (١): بأن مطلق العلم ضرورى فيتعذَّر تعريفه (٢)، واستدلُّوا بما ليس فيه شيء من الدَّلالة، ويكفى في دَفْع ما قالوه ما هو معلوم بالوجدان لكل عاقل أنَّ العلم ينقسم إلى: ضرورى (٣)، ومُكْتسب (٤).

## وقال قوم منهم الجويني (٥) : إنه نظرى ولكنه يَعْسُرُ تحديده (٦)

انظر: «سير الأعلام» (١٨/ ٤٦٨) ، «شذرات الذهب» (٣/ ٣٥٨) ، «طبقات الشافعية للسبكي» (٣/ ٣٥٨) .

<sup>(</sup>۱) محمّد بن عمر بن الحُسين ، المُلَقَّب بفخر الدين الرازى الإمام الأُصولى ، المتكلِّم ، المُمَنَّسُر ، ولد سنة ٤٤٥هـ ، وتوفى سنة ٢٠٦هـ . انظر : «طبقات السبكى» (٥/ ٣٥) ، «البداية والنهاية» (١٣/ ٥٥) .

<sup>(</sup>٢) نقل الجرجانى فى «المواقف» ص ١٩ عن الرازى تعريفه للعلم بقوله: «هو اعتقاد جازم مطابق لمُوجِبٍ»، وعرَّفه فى «المباحث المشرقية» له (١/ ٣٣١) بقوله: «هو حالة نفسية يجدها الحى من نفسه أبدًا، من غير لبس ولا اشتباه ...» ونصَّ على تعذُّر تعريفه بالحدُّ والرَّسم وانظر «المحصول» (١/ ١/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) العلم المضرورى: كل علم لا يقدرُ المكلفُ أن يدفعه عن نفسه بالشك والشّبه ، وقيل : كل علم لم يقع عن نظر واستدلال كالعلم الواقع عن الحواسُ الخمس ، والعلم الواقع عن الأخبار المتواترة بالبلاد ، والعلم بأصول الشريعة التي طريقها التواتر ، وقد سُمّى بالضرورى ؛ لأنه يوجد بالعالم دون اختياره ولا قصده . انظر : «اللّمع » ص ١٥ ، «الحدود» ص ٢٥ ، ٢٦ ، «شرح اللّمع » (١/ ٨٦) ، «شرح الكوكب المنير » (١/ ٦٦) ، «البحر المحيط » (١/ ٨٥ – ٥٩) ، «أحكام الفصول » (١/ ٨٥) .

<sup>(</sup>٤) العلم المكتسب: ويُسمَّى (النظرى): كل علم وقع عن نظر واستدلال ، وسُمَّى مُكتسبًا ؛ لأنه يكتسبه بالنظر ويتوصل إليه بالاستدلال كالعلم بصدق الرسل بما ظهر على أيديهم من معجزات ، والعلم بالأحكام الشرعية ، كوجوب الصلاة وأعدادها ونحوه . انظر : «الكافية في الجدل » ص ٣٠ ، « شسرح اللَّمع » (١/ ٨٨) ، « شرح الكوكب المنير » (١/ ٦٦) ، « أحكام الأمدى » (١/ ٣٠) ، « الحدود » ص ٢٧ ، « إحكام الفصول » (١/ ٤٦) .

<sup>(</sup>٥) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجُويتي الشافعي ، إمام الحرمين ، الفقيه الأُصولي ، المُتَكَلِّم ، من كبار أئمة الشافعية ، تُوفَى سنة ٤٧٨هـ ، له : «البرهان» و «التلخيص» . انظر : «سير الأعلام» (٨/ ٤٦٨) ، «شذرات الذهب» (٣/ ٣٥٨) ، «طبقات الشافعية

<sup>(</sup>٦) اختلف قول الجوينى فى «حد العلم» فذهب فى «البرهان» أنه لا يُحدُّ بتعريف معين لغسر ذلك ، وإليه ذهب الخزالى والرازى ، وذهب الجوينى فى «التلخيص» و «الورقات» إلى تحديده وعرَّفه بقوله: «معرفة المعلوم على ما هو به» وإلى تحديده ذهب جُمهور الأُصوليين . =

ولا طريق إلى معرفته إلا القِسمة والمثال (١) ، وأجيب عنه .

وقال الجمهور: إنه نظرى فلا يَغسُر تحديده ، ثم ذكروا له حدودًا يَردُ على كل واحد منها إيرادُ ، والأُوْلَى أن يُقال : هو صفة ينكشف بها المطلوب انكشافًا تامًا وهذا لا يرد عليه شيء ، والشرط في التعريف حقيقيًا كان أو اسميًا .

## تعريفات أصولية

الاطراد والانْعِكاس: فالاطراد: هو أنه كُلَّما وُجِدَ الحَدُّ وُجِدَ المَحْدُود؛ فلا يدخل فيه شيء ليس من أفراد المحدود، فهو بمعنى طَرْد الأغيار فيكون مانعًا، والانعكاس: هو أنه كُلَّما وُجِدَ المحدودُ وُجِدَ الحَدُودُ فلا يُخرِج عنه شيء من أفراده، فهو بمعنى جمع الأفراد فيكون جامعًا.

والحقيقى: تعريف الماهيات الحقيقية ، والاسمى: تعريف الماهيات الاعتبارية ، ثم العلم ينقسم إلى ضرورى ونظرى ، فالضروري : ما لا يحتاج في تحصيله إلى نظر (٢) ، والنظرى : ما يحتاج إليه ، والنظر : هو الفِكْر المطلوب به عِلْم أو ظن (٣) وكل واحد من الضرورى والنظري المفلوب به عِلْم أو ظن (٣)

<sup>=</sup> انظر: «البرهان» (١/ ١٠٢ - ١١٩) و «التلخيص» (١/ ١٠٨) كلاهما للجويني «أحكام الآمدي» (١/ ٢٠٨) ، «المستصفى» (١/ ٢٤ - ٢٥) ، «المحصول» (١/ ق ١/ ٩٩) ، «قواطع الأمدي» (١/ ٢٩) ، «شرح اللَّمع» (١/ ٢٩) . «للدمعاني ص ٣٧ ، «تشنيف المسامع» (١/ ٣٩) ، «شرح اللَّمع» (١/ ٨٤) .

<sup>(</sup>۱) قوله: «القسمة والمثال»: كأن يُقال مثلاً: الاعتقاد إما جَازِمٌ، أو غير جازم، والجازمُ: إمّا مطابقُ أو غير مطابقٍ، والمطابق إمّا ثابت أو غير ثابت، فخرج من هذه القسمة: أن العلم اعتقاد جازم، مطابق، ثابت، قاله الشوكاني في «إرشاد الفحول» (٢٩/١).

 <sup>(</sup>۲) النّظر: طريق يُتَوصَّلُ به إلى العلم، قاله الشيرازى، وعرَّفه الأنصارى بلفظ قريب من عبارة المصنف، فقال: النظر: فكر يؤدى إلى علم أو اعتقاد، أو ظن. انظر: «شرح اللّمع» (۱/ ۹۳)، «الحدود الأنيقة» ص ۲۹، «إرشاد الفحول» (۱/ ۶۲).

 <sup>(</sup>٣) الظّنُ : تجويز أمرين أحدهما أظهر من الآخر قاله الشيرازى ، والباجى ، والرازى .
 انظر تفصيله فى : «شرح اللَّمع» (١/ ٨٨) ، «الحدود» ص ٣٠ ، «إحكام الفصول»
 (١/ ٤٦) ، «المحصول» (١/ ق ١ / ١٠٢) .

ينقسم إلى تَصَوُّر وتَصْدِيق والكلامُ فيها مبسوط في علم المَنْطق .

قلت: وذكر جُملة صالحة منها في « مغتنم الحصول في علم الأُصول » .

والدليل: ما يمكن التوصُّل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خَبَرِى ، وقيل غير ذلك .

والأمارة: هي التي يمكن أن يُتَوَصَّل بصحيح النظر فيها إلى الظَّنِّ.

والظَّنُّ : تجويز راجح ، والوهم : تجويز مرجوح ، والشك : تَرَدُّدُ الذهْن بين الطرفين (١) .

فالظنُّ : فيه حُكم لحصول الراجحية ولا يَقْدَح فيه احتماله للنقيض المرجوح ..

والوَهُم: لا حُكم فيه لاستِحالة الحُكم بالنقيضين ؛ لأنَّ النقيض الذي هو مُتَعَلَّق الظَّنِّ قد حُكم به فلو حُكم بنقيضه المرجوح ، وهو متعلَّق الوهم لَزمَ الحُكْم بهما جميعًا .

والشكُ : لا حُكم فيه لواحد من الطرفين لتساوى الوقوع ، ولا وقوع فى نَظَرِ العقل ؛ فلو حُكم بواحد منهما لزم الترجيح بلا مرجِّح ولو حُكم بهما جميعًا لَزمَ الحُكم بالنقيضين .

والاعتقاد: هو المعنى الموجب لمن اختصَّ به كونه جازمًا بصورة مجردة أو بثبوت أَمْرٍ أو نَفْيه ، وقيل: هو الجزم بالشيء من دون سكون نفس (٢) ، ويقال على التصديق سواء كان جازمًا أو غير جازم ، مطابقًا

<sup>(</sup>۱) الشك: تجويز أمرين لا مزية لأحدهما على الآخر قاله الشيرازى ، والباجى ، وعرفه الجرجانى بعبارة مشابهة لما ذكره المصنف . انظر : « التعريفات » ص ٥٦ ، « شرح اللَّمع » (١/ ٨٩) «الحدود » ص ٢٩ ، « شرح الكوكب المنير » (١/ ٧٤) ، « إحكام الفصول » (١/ ٤٧) .

 <sup>(</sup>۲) انظر تفصيل ما ذكره في : «التوقيف» ص ٧٥ ، «الحدود الأنيقة» ص ٦٩ ، «نفائس
 الأصول» (١/ ٦٤) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٤٧) ، «نشنيف المسامع» (١/ ٩٥) .

أو غير مُطابق ، ثابتًا أو غير ثابت ، فيندرج تحته الجهل المركب (١) ؛ لأنه حُكم غير مطابق ، والتقليد : لأنه جزم بثبوت أمر أو نفيه بمجرد قول الغير (٢) ، وأما الجهل البسيط (٣) : فهو مقابل العلم والاعتقاد مقابلة العدم بالمَلَكة ؛ لأنه عَدَم العلم والاعتقاد عمًّا من شأنه أن يكون عالمًا أو معتقدًا .

## موضوعات أصول الفقه وأهميته

وأمًّا موضوع علم أصول الفقه ، فموضوع العلم: ما يُبحث فيه عن أعراضه الذاتية ومحمولاته ، والمراد بالبحث عنها حملها على موضوع العلم كقولنا: الكتاب يثبت به الحُكم ، أو على أنواعه كقولنا: الأمر يفيد الوجوب ، أو على عرضه الذاتي كقولنا: النص يدلُ على مدلوله دلالة قطعية ، أو على نوع عرضه الذاتي كقولنا: العام الذي خص منه البعض يدلُ على بقية أفراده دلالة ظنية (3).

وجميع مباحث أُصول الفقه راجعة إلى إثبات أعراض ذاتية للأدِلَّة والأحكام من حيث إثبات الأدِلَّة للأحكام وثُبوت الأحكام بالأَدِلَّة ؛ بمعنى أن جميع مسائل هذا الفن هو الإثبات والثُبوت ، وقيل غير ذلك وهذا أولى .

<sup>(</sup>١) الجهل المركب: هو ما أدرك على خلاف هيئته فى الواقع ، فهو مُركَّب من جهلين : جهلُ المُدْرك بما فى الواقع ، وجَهْلُهُ بأنه جاهل به ، كاعتقاد الفلاسفة أن العالم قديم .

انظر: «شرح المحلى على جمع الجوامع» (١٦٢/١)، «البحر المحيط» (١/٥٢)، «التلقيح شرح التنقيح؛ ص ٥٤٧، «تشنيف المسامع» (١/٩٨).

 <sup>(</sup>۲) التقليد: التزام قول المُقلَّد من غير دليل ، وقال الرازى: هو أن يعتقد الإنسان اعتقادًا جازمًا من غير دليل ولا شبهة . انظر : «إحكام الفصول» (١/ ٥١) « تشنيف المسامع » (١/ ٤٢) .

<sup>(</sup>٣) الجهل البسيط: انتفاء العلم بالمقصود ، وعدم إدراكه أصلاً ، وقيل: هو عدم العلم مما شأنه أن يكون عالمًا ، وسمى بسيطًا لأنه لا تركيب فيه ، وإنما هو جزء واحد كعدم العلم بما تحت الأرض . انظر: «تشنيف المسامع » (١٩٨/١) ، «المحلَّ على جمع الجوامع » (١٦٢/١) ، «البحر المحيط » (٥٢/١) ، «شرح الكوكب المنير » (١٧٧١) ، والعبادى على «الورقات » ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٤) سيأتي الكلام على ذلك مفصّلاً في موضعه من الكتاب.

وأما فائدة هذا العلم: فهى العلم بأحكام الله تعالى ، أو الظنّ بها والترقّى عن حضيض التقليد إذا استعمل فى ما وضع لأجُله من استنباط الفروع من الأصول وهى سبب الفوز بسعادة الدارين .

قلت: وقد يزعم بعض من لا حظً له من التحقيق أن هذا الفنَّ إنَّما هو حكاية سير أقوام مَضَوًا لسبيلهم وسلوكهم مَسْلك النظر فى الأحكام، وليس لنا إلا اتباعهم فيما وضعوه مذهبًا ودليلاً، وأنت خبير بأنه يؤوّل إلى جَعْل هذا الفن كنقول التواريخ فى أنه لا يترتَّب عليه غاية يُعْتَدُّ بها، وأمَّا اسْتِمْداده فمن ثلاثة أشياء:

الأوَّل: علم الكلام (١): لتوقُف الأُدِلَّة الشَّرعية على مَعْرِفَة البارى سبحانه وصِدْق المُبَلِّغ، وهما مبينان فيه مقررة أدلتهما في مباحثه.

الثانى: اللغة العربية: لأن فهم الكتاب والسُنَّة والاستدلال بهما يتوقفان عليها إذ هما عربيان.

الثالث: الأحكام الشرعية: من حَيْثُ تصوَّرها ؛ لأن المقصودَ إثباتها ونفيها ، كقولنا: الأمر للوجوب ، والنهى للتحريم ، والصلاة واجبة ، والربا حرام .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ويُقصد به علم العقائد والتوحيد .

رَفَّحُ حبس (لرَجَيُ الْمُؤَثِّنِيُّ (سِكْتِيَ (لِنِبْرُ) (لِفِرُو وكرِين www.moswarat.com

# الِهَطْيِلُ الثَّانِيَ في المبادئ اللُّغوية

اللُّغة: هي ألفاظ الدَّالِّ وضعًا، والدِّلالة على تمام الموضوع له مطابقة (1)، وعلى جُزئه تضمن (1)، وعلى الخارج التزام (1).

والقول بوحدة المطابقة أو التَّضُمن وتَبَعية التضمن للمطابقة توسُّع، والمراد التَّبِعية في القصد لا في الوجود وهي دلالة لفظية، والعقلية هي الالتزام، وهنا سِتَّة أبحاث:

### ماهية الكلام

الأوَّل: عن ماهية الكلام: وهي في هذه الفنِّ يقال على الأصوات المقطَّعة المسموعة ، وخَصَّص النُّحَاةُ الكلام بما تضمَّن كلمتين بالإسناد ، وذهب كثيرٌ من أهل الأصول إلى أن الكلمة الواحدة تُسمَّى كلامًا (٤) .

<sup>(</sup>١) وتسمَّى دلالة المطابقة: وهى دلالة اللفظ على تمام المعنى الذى وُضِع له ، كدلالة فرس على الحيوان الصَّاهِل ، وقوله مُطَابِقَة: من الموافقة ، من طابق الشيءُ الشيءَ إذا وافَقه من غير زيادة أو نقصان ، وسُمُيت بذلك لتطابق اللفظ على المعنى من حيث الدّلالة بحسب الوضع اللغوى .

انظر : «دراسات في المنطق» ص ۸۲ ، مع «التعريفات» ص ۹۳ ، «شرح الكوكب المنير» (۱/ ۱۲۲) « المستصفى» (۱/ ۳۰) ، «أحكام الآمدي» (۱/ ۳۲) .

<sup>(</sup>٢) وتُسمى الدّلالة التضمنية : وهى دلالة اللفظ على جزء معناه الموضوع له كدلالة الإنسان على حيوان ناطق فقط ، وسُمِّيت بِذلك ؛ لأن اللفظ دَلَّ على ما في ضمن المسمَّى .

انظر : المصادر السابقة ، «كشَّاف التهانوي» (١/ ٧٩٠) ، والأسنوي (١/ ٢٤٠) .

<sup>(</sup>٣) وتُسمى الدلالة الالتزامية: وهى دلالة اللفظ على أمر خارج عن معناه لازم له ، كدلالة لفظ «إنسان» على الضحك ، ولفظ «الغُرَاب» على السواد . انظر : المصادر السابقة الذكر ، «وكشّاف التهانوى» (١/ ٧٩١) ، والأسنوى على البيضاوى (١/ ٢٤١) .

<sup>(</sup>٤) وهو الصحيح قال ابن النجار في « شرح الكوكب المنير » (١/ ١٢٠) ، وقد يُراد بكلمة : =

## الكلام على الواضع للغة

الثانى عن الواضع: واخْتُلف في ذلك على أقوال:

أحدها: أن الواضع هو الله سبحانه ، وإليه ذهب الأشعرى (١) وأتباعه وابن فَوْرك (٢) .

الثانى: أن الواضع هو البشر وإليه ذهب أبو هاشم (٣) ومن تابعه من المعتزلة .

الثالث: أن ابتداء اللُّغة وقع بالتعليم من الله تعالى ، والباقى بالاصطلاح .

الرابع: أن ابتداء اللُّغة وقع بالاصطلاح، والباقى توقيف، وبه قال الأستاذ أبو إسحق (٤)، وقيل: إنه قال بالذى قبله.

الخامس: أن نفس الألفاظ دلَّت على معانيها بذاتها ، وبه قال عَبَّاد ابن سليمان الصَّيْمُريِّ (٥) .

<sup>=</sup> الـكلام فى الكتاب والسُّنة وكلام العرب قال تعالى ﴿ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ قَالَ كَبُ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُثُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُو قَالِلُهَا ﴾ ( المؤمنون : ٩٩ ، ١٠٠) فسمَّى ذلك كله كلمة ، وهو مجاز مُهمل في عُرْف النُّحَاةِ من تسمية الشيء باسم بعضه » .

<sup>(</sup>۱) أبو الحسن على بن إسماعيل الأشعرى ، من كبار أئمة أهل السُّنة ، وإليه تُنسب طائفة الأشاعرة ، كان أول أمره على الاعتزال ، ثم تبرأ منهم ، وأجاد في نقض مذهبهم ، توفى سنة ٤٣٨ه بغداد . انظر « تبيين كذب المفترى » لابن عساكر ص ٣٥ – ٧٧ ، « وفياتِ الأعيان » (٢/ ٤٤٦) .

 <sup>(</sup>۲) محمد بن الحسن بن فَوْرَك الشافعي ، أبو بكر ، فقيه ، مُتكلِّم ، أصولى ، من كبار أصحاب الأشعرى ، توفى سنة ٤٠٦هـ .

انظر : «وفيات الأعيان» (١/ ٦١٠) ، «طبقات السبكي» (٣/ ٥٢) .

<sup>(</sup>٣) عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجُبَّائى ، أبو هاشم ، من كبار شُيوخ المعتزلة ، وإليه تُنسب الطائفة الهاشمية من المعتزلة ، تُوفّ سنة ٣٢١ه .

انظر : «البداية والنهاية» (١١/ ١٧٦) ، «تاريخ بغداد» (١١/ ٥٥) .

<sup>(</sup>٤) إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الإسفراييني ، آبو إسحاق ، فقية ، متكلِّم ، أصولى من كبار أئمة الشافعية ، توفّى سنة ٤١٨ هـ .

انظر : «وفيات الأعيان» (٨/١) ، «شذرات الذهب» (٣/ ٢٠٩) .

<sup>(</sup>٥) عَبَّاد بن سليمان الصَّيْمُري العَمْرِي ، أحد رؤوس المعتزلة ، من أتباع هشام القُوطي ، =

واحتج أهل الأقاليم المذكورة معقولاً ومنقولاً بما لم ينهض شيء منها للحُجَّة كما هو مبسوط في موضعه ، فالحق ما حكاه صاحب المحصول (١) عن الجمهور من الوقف وجواز كُلِّها من غير جزم بأحدها وهو القول السادس .

### الموضوعات اللغوية

الثالث: عن الموضوع والموضوعات اللّغوية: هي كل لفظ وضع لعنّى ويدخل فيه المفردات .

والمركبات (٢<sup>)</sup> الستة: وهى : الإسنادى ، والوصفى ، والإِضافى ، والعددى ، والمزجى ، والصوتى .

ومعنى الوضع (٣) يتناول أمرين: أعمّ وأخصَّ ، فالأعم (٤): تعيين

<sup>=</sup> له مقالات خالف بها صريح القرآن ، وخرج عن حد الاعتزال إلى الكفر ، كذا قال البغدادى ، توفّى سنة ٢٥٠هـ . انظر : « الفَرق بين الفِرق » ص ١٤٧ ، « التنبيه » للمُلْطِئ ص ٤٤ ، « نفائس الأُصول » (٢٠٢/١) .

<sup>(</sup>۱) للإمام الرازى ، وهو ما ذهب إليه الجويني والبيضاوى ، والسُّبْكى ، وابن جنِّى ، ونقله الآمدى عن أبي بكر بن فورك وجماعة من المحققين . انظر : تفصيل ذلك في «المحصول» (۱/ ق /۲٤٦) ، «تشنيف المسامع» (۱/ ۱۹۲) ، «نفائس الأصول» (۱/ ۲۲۳) ، «أحكام الآمدى» (۱/ ۱۲۱) ، «الإبهاج» (۱/ ۱۹۲) ، «شرح البدخشي» (۱/ ۲۲۲) ، «الأسنوى على المنهاج» (۱/ ۲۲۷) ، «البرهان» (۱/ ۱۳۰) .

<sup>(</sup>۲) الْمُرَكِّب: هو ما أريد بجزء لفظه الدلالة على جزء معناه ، وهو خمسة : مركب إسنادى : كقام زيد ، ومُركِّب إضافى : كغُلام زيد ، ومركب تعدادى : كخمسة عشر ، ومركب مزجى : كبيلك ، ومركِّب صوتى : كسيبويه . انظر : «التعريفات» للجرجانى ص ١٨٦ .

<sup>(</sup>٣) المَوْضُعُ: في اللَّغة: وَضْعُ شيء في مكان ، وفي الاصطلاح: تخصيص الشيء بالشيء بالشيء بالشيء بالشيء بالتيث إذا عُلِمَ الأوّل عُلِمَ الثاني. انظر: «كشاف التهانوي» (٢/ ١٧٩٥) ، «التعريفات» للجرجاني ص ٢٢٧ ، «المزهر» للسيوطي (١/ ٣٨) ، «نهاية السول» (١/ ٢١٩) ، «شرح البدخشي» (١/ ٢٢١) .

<sup>(</sup>٤) ويُسمَّى (الوضع العام): وهو تخصيص شىء بشىء يدلُّ عليه كجعل المقادير دالة على مقدراتها مِنْ مَكِيل وموزون، ونحو ذلك. انظر: المصادر السابقة مع «شرح الكوكب المنير» (١٠٧/١).

## اللفظ بإزاء معنى ، والأخصُّ (١) : تعيين اللفظ للدِّلالة على معنى .

## الكلام على الموضوع له

الرابع : عن المؤضُّوع له : وفيه خلاف :

قال الجُويني والرازي وغيرهما: إن اللفظ موضوع للصُّورة الذَّهنية (٢) سواء كانت موجودة في الذهن والخارج ، أو في الذهن فقط .

وقال أبو إسحق (٣): موضوع للموجود الخارجي، وقيل موضوع للأَعَمُّ من الدُّهني والخارجي ورجَّحه الأصفهاني (٤) وفي « المُسَلَّم » (٥)

<sup>(</sup>١) ويُسمَّى (الوضع الخاص) ، ومعناه : جَعْلُ اللَّفظ مُتَهَيِّنًا ؛ لأن يُفيد ذلك المعنى المنقول من شرعى وعُرْفى ، كنحو الصَّلاة والحَجّ فى الشرعى ، وفى العُرفى : نوعان : عرفى عام : نحو الدَّابة (فيما يُرْكَبُ) ، وعُرْفى خاص : كالجَوْهَر والعَرَض عند المُتَكَلَّمين .

انظر : «شرح الكوكب» (١٠٧/١) ، «شرح التنقيح» للقرافي ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) الصُّورة الذهنية : أو المعنى الذهنى ، هو ما يتصوَّره العقل ، سواء طَابَق ما فى الخارج أوْ لا ، لدوران الألفاظ مع المعانى الذهنية وجودًا وعَدَمًا ، وهذه الصورة الذهنية هى التى وضع لها لفظ الإنسان لا الماهية الخارجية ، ومثَّلوا له بمن شاهد شيئًا فظنَّه حَجَرًا ، فأطلق عليه لفظ الحجر ، فلما دنى منه وجده شجرًا ، فأطلق عليه لفظ الشجر ، فالمعنى الخارجي لم يتغيَّر مع تَغيَّر اللفظ ، فدلً على أن الوضع ليس له بل للذهنى . انظر : «شرح البدخشى» (١/ ٢٢٤) ، «المحلىً على جمع الجوامع » (١/ ٢٢٤) ، «شرح الكوكب» (١/ ١٠٥) ، «المحصول» (١/ ٢٧٠) .

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن على بن يوسف، أبو إسحاق الشيرازى الفيروزآبادى، الإمام الفقيه، الأصولى، المُحَدِّث، من كبار أئمة الشافعية، له: اللَّمع وشرحها، المهذب في الفقه، توفَّ سنة ٤٧٦هـ. انظر: «طبقات السبكى» (٨٨/٣) «وفيات الأعيان» (٢٩/١)، «تهذيب الأسماء» (٢٩/١).

<sup>(</sup>٤) محمد بن محمود بن محمد العجلى ، الأصفهانى ، الشافعى ، شمس الدين ، مُتَكَلِّم ، فقية ، أصولى ، من كبار المحقّقين ، توفّى بالقاهرة سنة ١٨٨ه ، له : تشييد القواعد ، شرح المحصول للرازى ، والجامع فى التفسير . انظر : «فوات الوفيات» (٢/ ٢٦٥) ، «حسن المحاضرة» (١/ ٣١٣) ، «شذرات الذهب» (٥/ ٤٠٦) .

<sup>(</sup>٥) «مُسلَّمُ الثبوت» في أصول الحنفية للشيخ محبُّ الله البهاري الهندي الحنفي المتوفّى سنة ١١١٩هـ، وشرحه عبد العلى محمد بن نظام الدين الأنصاري وسَمَّاهُ «فواتح الرحموت شرح مُسلَّم الثبوت» المتوفّى سنة ١١٨هـ. انظر : «إيضاح المكنون» (٢/ ٤٨١) .

موضوع للمعانى من حيث هى هى (١) لأنَّ الوضع: إنما هو للتعبير عمَّا فى الضمير ، وكونه فى الضمير ليس فى الضمير ، وجعل الدَّوَّانى (٢) النزاع لفظيًّا بأنَّ المراد بالخارجي هو المعنى لا من حيث قيامه بالذهن .

قلت : وإنْ كان معنويًا فلا يَبْعُدُ القول بالخارجي في الجزئيات (٣) .

## طرق الوضع

الخامس: عن الطريق التي يعرف بها الوضع: وهي النقل إذ لا يستقلُّ به العقل، والحقُّ أن جميعها منقول بطريق التَّواتر، وقيل: ما كان منها لا يقبل التشكيك كالأرض والسماء، والنُّور والنار، والحَرِّ والبَرْد ونحوها فهو منقول بطريق التواتر، وما كان منها يقبل التشكيك كاللُّغات التي فيها غرابة فهو منقول بطريق الآحاد ويكتفي فيها بالظَّنُّ.

ولا وجه لهذا فإنَّ الأئمة المشتغلين بنَقْل اللَّغة قد نقلوا غريبها كما نَقَلوا غيره ؛ وهم عددٌ لا يُجَوِّزُ العقلُ تَوَاطُؤَهم على الكذب في كل عصر من العُصور ، وهذا معلوم لكل من له عِلْم بأحوال المشتغلين بلُغة العرب .

Carry Carry Carry Control of the Carry Car

<sup>(</sup>۱) وضَّح معناه ابن عبد الشكور في «شرح مُسلَّم النُّبُوت» (۱۸۲/۱) قوله: (ثم وضع الأصول) من اللغات (للمعانى من حيث هي هي) أي من غير لحاظ كونه في الذهن أو في الخارج ؛ (لأنه) أي الوضع (للتعبير عما في الضمير) أي عن شيء معلوم مراد إفَادَتُهُ (وكونه في الضمير ليس في الضمير أي ليس معلومًا مُراد الإفادة ، لا أن هذا الوصف ليس في الضمير . والنزاع مبنى على أن المعلوم بالذات هو الحاصل في الضمير ، أو في الخارج ، أو مع قطع النظر عنهما . . . » ا ه باختصار .

<sup>(</sup>٢) محمد بن أسعد الصدِّيقى الدَّوَّانِي الشافعي ، المتوفَّ سنة ٩٢٨هـ ، فقيهٌ ، مُتَكلِّمٌ ، مَنْطِقيً ، له : رسالة في إثبات الواجب ، شرح طوالع الأنوار . انظر : «الضوء اللامع» (٧/ ١٣٣) ، «شذرات الذهب» (٨/ ١٦٠) ، «البدر الطالع» (٢/ ١٣٠) .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفصيل ما ذكره المصنف في مسألة الوضع في: «فواتح الرحموت» (١٠٢/١ - ١٨٢) ، «شرح اللَّمع» (١٠٦/١) ، «شرح الكوكب المنير» (١٠٦/١) ، «نهاية السول» (١/ ٢٢١) ، «مناهج العقول» للبدخشي (٢/ ٣٣٦) ، «المحصول» (١/ ق ٢/١٧١) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٧٥/) ، «البرهان» (١/ ١٣١) .

#### إثبات اللغة بالقياس

السادس: عن جواز إثبات اللغة بطريق القياس: وقد اختُلف فيه فجوَّزه القاضى أبو بكر الباقلانى (١) وابن سُرَيْج (٢) وأبو إسحق الشيرازى والرازى وجماعة من الفُقَهاء، وَمَنْعَهُ الجُوَيْنَى والغزالى (٣) والآمدى (٤) وهو قَوْل عامَّة الحنفية وأكثر الشافعية.

واختاره ابن الحاجب <sup>(ه)</sup> ، وابن الهُمام <sup>(۲)</sup> وجماعة من المُتَأَخِّرين ، **وهو الحق** <sup>(۷)</sup> وتفصيل أدلَّة المجوّزين مع أجوبتها يُطلب من موضعه ،

<sup>(</sup>۱) محمد بن الطَّيب بن محمد البغدادى الباقلانى ، أبو بكر إمام المُتكَلِّمين ، من أصحاب الأشعرى ، له : «التمهيد »، «الإنصاف» ، توفى سنة ٤٠٣ه. انظر : «وفيات الأعيان» الأشعرى ، له : «تذكرة الحفَّاظ» (٣/ ٢٦٣) ، «شذرات الذهب» (٣/ ١٦٩) .

<sup>(</sup>٢) فى الأصل: ابن شريح ، وهو خطأ ، وابن سريج هو : أحمد بن عمر بن سُريج البغدادى الشافعية العراقيين ، توفّى سنة البغدادى الشافعي ، الفقيه ، الأصولى ، أبو العباس من كبار أثمة الشافعية العراقيين ، توفّى سنة ٣٠٦ه ، له : التقريب ، الخصال فى الفقه . انظر : «طبقات السبكى» (٢/ ٨٧) ، «تذكرة الحفّاظ» (٣٠/٣) ، «البداية» لابن كثير (١٢٩/١١) .

<sup>(</sup>٣) محمد بن محمد بن أحمد الغزالي ، الطُّوسي ، الشافعي ، أبو حامد ، حُجَّة الإسلام ، فقية ، مُتَكلِّم ، مُتَكلِّم ، توفي سنة ٥٠٥ه ، له : المستصفى فى الأصول ، والإحياء . انظر : «طبقات الشافعية » (١٠١/٤) ، « وفيات الأعيان » (٥/٦/١) ، « شذرات الذِهب » (٤/١٠) .

<sup>(</sup>٤) أبو الحسن على بن أبي محمد بن سالم الآمدى ، سيف الدين ، فقيهٌ ، أُصولى ، مُتَكَلِّم ، له : «أبكار الأفكار» ، «الأحكام فى الأصول» ، توفّى سنة ٦٣١هـ ، انظر : «البداية» لابن كثير (١٤٠/١٣) ، «وفيات الأعيان» (٢/ ٤٥٥) .

<sup>(</sup>٥) عثمان بن عمر بن أبى بكر الكردى ، المعروف بابن الحاجب ، أبو عمرو ، فقية مالكئ أصولى ، نحوى ، من كبار أثمة المالكية المحقّقين ، توفّى سنة ٦٤٦هـ . له : المختصر في الأصول ، الكافية في النحو . انظر : «طبقات القُرَّاء» (١٨/٥٠) ، «الطالع السعيد» ص ١٨٨ .

<sup>(</sup>٦) محمد بن عبد الواحد الإسكندري ، القاهري ، الحنفى ، المعروف بابن الهمام ، كمال الدين من كبار الفُقهاء المحقّقين في مذهب الحنفية ، له : فتح القدير في الفقه ، التحرير في الأصول ، توفّى سنة ٨٦١ هـ . انظر : «الضوء اللامع» (٨/ ١٢٧) ، « حُسن المحاضرة » (١٢٧/١) .

<sup>(</sup>٧) نقله الآمدى عن أكثر المُتكلِّمين ، والباجى عن جمهور أصحاب الشافعى ، وابن النَّجار عن أبى الحُطاب الكلوذانى والصَّير فى . وفائدة الخلاف فى ذلك أن المُثبت للقياس فى اللَّغة قد يستغنى عن القياس الشرعى ، فيكون إيجاب الحدِّ على شارب النبيذ مثلاً ثابت بالنصّ لقياسه على شارب الخمر لغة ، ومن أنكر القياس فى اللغة ، جعل ثُبوت ذلك بالشرع .

وليس النزاع فيما ثبت تعميمه بالنَّقْل كالرجل والضَّارب، أو بالاستقراء كرفع الفاعل ونَصْبِ المفعول ، بل النزاع فيما إذا سُمِّي مُسَمَّى باسم في هـذا الاسـم باعتبار أصله من حيث الاشتقاق ، أو غيره معنى يظن اعتبار هذا المعنى في التَّسْمِية لأجل دَوَرَان ذلك الاسم مع هذا المعنى وجُودًا وعَدَمًا ، ويوجد ذلك المعنى في غير ذلك الاسم ، فهل يتعدَّى الاسم المذكور إلى ذلك الغير بسبب وجود ذلك المعنى فيه ، فيطلق ذلك الاسم عليه حقيقة ، إذ لانزاع في جواز الإطلاق مجازًا ، إنما الخلاف في الإطلاق حقيقة ، وذلك كالخمر الذي هو اسم للنيئ من ماءِ العنب إذا غلى واشتدُّ وقذف بالزَّبَدِ ، إذا أطلق على النبيذ إلحاقًا له بالنيئ المذكور بجامع المخامرة للعقل ، فإنها معنى في الاسم يُظَنّ اعتباره في تسمية النيِّئ المذكور به لدوران التَّسمية معه فهما لم يوجد في ماء العِنَب لا يُسَمَّى خَمرًا بل عصيرًا ، وإذا وُجِدَتْ فيه سُمِّي به وإذا زالت عنه لم يُسَمَّ به ، بل خَلَّا وقد وجد ذلك في النبيذ ، أو يخص اسم الخمر بمخامر للعقل هو ماء العِنَبِ المذكور ، فلا يُطلق حقيقة على النبيذ ، وكذلك تسمية النَّبَّاش (١) سارقًا للأخذ بالخفية واللائِط (٢) زانيًا للإيلاج (٣) المُحَرَّم وإذا عرفت هذا علمت أن الحقّ منع إثبات اللُّغة بالقياس.

\*\*\*

<sup>=</sup> انظر تفصيل المسألة في : «شرح اللَّمع» (١/ ١٤١) ، «البرهان» (١/ ١٣٢) ، «إحكام الفصول» (١/ ٢١٢) ، «التبصرة في أصول الفقه» ص ٤٤٤ ، «أحكام الآمدى» (١/ ٨٨) ، «المحصول» (٢/ ق ٢/ ٤٥٧) ، «الإبهاج» (٣/ ٢٤) ، «المصفى» لابن الوزير ص ٨٦٥ ، «تيسير التحرير» (١/ ٥٦) .

<sup>(</sup>۱) **النَّبَّاش**: هو من نَبَش الشيء عن الشيء إذا كَشَف ، والمراد به هنا : من يَسْرق أكفان الموتى . انظر : «القاموس» (۳۱۲/٤) ، «المصباح المنير» (۲/ ٥٩٠) .

<sup>(</sup>٢) اللَّائط: اسم فاعل من لاَط: أي عَمِلَ عَمَلَ قوم لوط.

انظر : «القاموس» (٤/ ١٨٣) .

 <sup>(</sup>٣) الإيلاج: من وَلَجَ الشيء في غيره: أي أدخله في غيره.
 انظر : «المصباح المنير» (٢/ ٦٧١) .

عن (ارتعام النخري)

### الفَهَطيلُ الثَّالنِثُ

## فى تقسيم اللَّفظ إلى مُفْرَدٍ ومُرَكَّب

اللَّفْظُ الموضوع إن قُصِدَ بِجُزْءِ منه الدِّلالة على جُزْءِ معناه فهو مُرَكِّب وإلاَّ فهو مُفَرد (١) . والمفرد إمَّا واحد أو مُتَعَدِّد وكذلك معناه ، فهذه أربعة أقسام (٢):

الأوَّل : الوَّاحد للواحد : إن لم يشترك في مفهومه كثيرون لا مُحِقَّقًا ولا مُقَدَّرًا ، فمعرفة لتعيُّنه إمَّا مطلقًا : أي وَضْعًا واستعمالاً .

فَعَلَمٌ شخصي وجزئي (٣) حقيقيّ إن كان فردًا أو مُضَافًا بوضعه

(١) المفرد : ما لا يدلُّ جزء لفظه الموضوع على جُزْء معناه ؛ كالزَّاي مثلًا من زيد لا تدلُّ على جُزْء المعنى . انظر : «التعريفات» ص ١٩٩ ، «شرح الأنصارى على إيساغوجي» ص ٣٣ .

(٢) أوضح الأصوليون هذه الأقسام بأسهل من عبارة المصنف فقالوا:

الأول : ما لا جزء له البتة كباء الجر .

الشاني: ما له جزء ، ولكن لا يدلُّ على معناه مطلقًا كالزَّاي من زيد .

الثالث: ما له جُزِّء بدل ، لكن لا جزء المعنى ، كـ (إن) من (إنسان) ، فإنها لا تدلُّ على بعض الإنسان ، وإن كانت بانفرادها تدلُّ على الشرط أو النفي .

الرابع: ما له جزء يدُلُ على جزء معناه ، لكن في غير ذلك الوضع كقولنا : «حيوان ناطقٌ » عَلَمًا على شخص.

انظر : تفصّيل ذلك في «شرح الكوكب المنير» (١٠٩/١) ، «الإبهاج» (٢٠٨/١) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٣٥) ، «غَاية السول» (١/ ٢٤٣) ، «شرح البدخشي» (١/ ٢٤٧) ، «حاشية العطّار على جمع الجوامع» (١/ ٣٦٥) .

(٣) قوله (فَعَلَم شخصي وجزئي): أي ما يدلُّ جزؤه على جزء معناه في الوضع الإضافي ، ولكن لا يدلُّ على معناه المقصود من اللفظ بالوضع الحالى ، مثل الحيوان الناطق العَلَم للشخصي الإنساني لا يخرج عن المركب لدلالة كل من جزئيه على جزء من الماهية الإنسانية التي هي جزء من المعنى المقصود . انظر : «غاية السول» للأسنوي (٢٤٣/١) .

الأصل سواءٌ كان العَهْدُ أَى اعتبار الحضور لنفس الحقيقة أو لِحِصَّة منها معينة مذكورة أو في حُكْمها ، أو مبهمة من حَيْثُ الوجود ، معيَّنة من حيث التخصيص ، أو لكلِّ من الحِصَص .

وأمًّا بالإشارة الحِسِّيَّة فاسمها ، وأمَّا بالعقلية فلابُدَّ من دليلها سابقًا كضمير الغائب ، أو معًا كضميرى المخاطب والمتكلِّم ، أو لاحقًا كالموصولات ، وإن اشترك في مفهومه كثيرون تحقيقًا أو تقديرًا فكلي (١) ، فإن تناول الكثير على أنه واحد فجنس ، وإلاَّ فاسم الجنس (٢) .

وأيًّا ما كان فتناوله لجزئياته إن كان على وجه التفاوت بأوَّلية أو بأولوية أو أَشدِّية فهو المُشكَّك (٣) وإنْ كان تناوله لها على السَّوية فهو المتواطئ (٤) .

وكل واحد من هذه الأقسام إنْ لم يَتَنَاول وَضْعًا إلاَّ فردًا معينًا فخاصٌ خُصوص الشَّخص .

<sup>(</sup>۱) الكُلِّى: هو المفهوم الذى لا يمنع نفس تصوَّره من وقوع شركة كثيرين فيه، وصدقه عليهم، (كالحيوان) الصادق على جميع أنواع الحيوانات، وله أقسام وتفصيلات تُراجع فى كتب المنطق والأصول. انظر: «كشَّاف التهانوى» (١٣٧٦/)، «حاشية الجرجاني على العَضُد» (١٣٢٦/)، «شرح البدخشي» (١٨٢١/).

 <sup>(</sup>۲) الجنس: هو الكلى إن دل على ذات غير معينة كالفرس ، والسواد ، وغير ذلك مما يدل على نفس الماهية ، وهناك عَلَم الجنس : كأسامة للأسد ، وثُعَالة للثعلب .

انظر : « شرح البدخشي » (١/ ٢٤٩) ، » شرح الأسنوي » (١/ ٥٠) .

<sup>(</sup>٣) المُشَكِّكُ: هو تفاوت أفراد الكُلِّى بتقديم أو تأخير ، كالوجود للخالق والمخلوق ، وسمًى مُشَكِّكًا لأنه يتشكك الناظر فيه : هل هو متواطئ لوجود الكلى فى أفراده ، أو مشترك لتغاير أفراده ؟ وهو اسم فاعل من شكَّك إذا تردِّد . انظر : «شرح الكوكب» (١٣٤/١) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/٩٥٩) ، «شرح المحلَّى على جمع الجوامع» (١/٩٥٩) ، «شرح اللسنوى» (٢٤٦/١) .

<sup>(</sup>٤) المتواطئ: هو الذى تتساوى أفرادُهُ باعتبار ذلك الكلى الذى تشاركت فيه كالإنسان بالنسبة إلى جميع أفراده ، فإن الكلّى فيه - وهو الحيوانية والناطقيةُ - لا تتفاوت فيه بزيادة ولا نقص ، ومعنى التواطؤ هو التوافق .

انظر : «شرح الكوكب » (١/ ١٣٤) ، «شرح تنقيح الفصول » ص ٣٠ ، «المحلَّى على جمع الجوامع » (١/ ٢٧٤) ، «تهذيب شرح الأسنوى» (١/ ١٥٩) .

### العموم وأنواعه

وإن تناول الأفراد واستغرقها فعامٌ ، سواء استغرقها مجتمعة أو على سبيل البَدَل ، والأوّل يُقال له : العموم الشمولى (١) ، والثانى : البَدَلى ، وإنْ لم يَسْتَغْرِقها ، فإن تناول مجموعًا غير محصور فيُسَمَّى عامًا عند من لم يشترط الاستغراق كالجمع المُنكر ، وعند من يشترطه واسطة ، والراجح أنه خاصٌ ، لأنَّ دلالته على أقل الجَمْع قطعية ، كدلالة المفرد على الواحد ، وإن لم يتناول مجموعًا بل واحدًا أو اثنين أو تناولا محصورًا فخاص خصوص الجِنْس أو النوع .

الثانى: اللفظ المتعدّد للمعنى المتعدّد ويُسَمَّى المتباين سواء تفاصلت أفراده كالإنْسان والفَرَس، أو تواصلت كالسيف والصارم.

الثالث: اللفظ الواحد للمعنى المتعدّد، فإن وضع لكُلِّ فمشترك، وإلاَّ فإن اشتهر في الثاني فمنقول يُنسب إلى ناقله، وإلاَّ فحقيقة ومجاز.

الرابع: اللفظ المتعدِّد للمعنى الواحد ويسمَّى المترادف وكل من الأربعة ينقسم إلى: مُشتق (٢) وغير مُشْتَق ، وإلى صِفَةٍ وغير صِفَةٍ (٣) ، وجميع ذلك قد بُيِّنَ في علوم معروفة فلا نُطيل البحث فيه ، ولكنا نذكر هلهنا خمس مسائل تتعلَّق بهذا العلم تعلُّقًا تامًّا .

<sup>(</sup>١) العُمُوم الشَّمُولى: هو كَوْن أحد المفهومين أشمل أفرادًا من المفهوم الآخر ، إما مُطلقًا بأن يصدُقَ على جميع ما يصدُقُ عليه الآخر ، ويُسَمَّى عمومًا مطلقًا أو شموليًا .

انظر: «كشاف التهانوي» (٢/ ١٢٣٤).

 <sup>(</sup>٢) المُشْتَقُ : هو ما دَلُ على ذى صفة معينةٍ ، كضارب ، وعالم ونحوهما ، وغير المشتق :
 هو ما لم يدل على صفة معينة ، كالجسم ، والإنسان والفرس .

انظر : «شرح الكوكب المنير» (١/ ١٣٨) .

<sup>(</sup>٣) الصَّفَةُ : مَا تدلُّ على ذاتِ غير معيَّنة باعتبار معنى معين ، كضارب ، وقيل : ما دَلَّ على معنى قائم بالذات كالحياة والعلم ، و (غيرُ صِفَةٍ ) : إنْ لم يكن كذلك ، كالإنسان وزيدٍ ونحوهما . انظر : «شرح الكوكب المنير» (١٩٨/١) ، «شرح العضد» (١/٨٢٨) .

#### مسائل في الاشتقاق

الأولى فى الاشتقاق (١): وهو أن تجد بين اللفظين تناسُبًا فى المعنى والتركيب فتردَّ أحدهما إلى الآخر، وأركانه أربعة:

أحدها: اسم موضوع لمعنى (٢) ، وثانيها: شيء آخر له نِسْبَة إلى ذلك المعنى (٣) وثالثها: مشاركة بين هذين الاسمين في الحروف الأصلية ، ورابعها: تغيير يلحق ذلك الاسم في حرف فقط ، أو حَرَكة فقط ، أو فيهما (٤) معًا .

وكل واحد من هذه الأقسام الثلاثة إمَّا أن يكون بالزيادة أو بالنقصان أو بهما معًا ، فهذه تسعة أقسام .

وقيل: تنتهى أقسامه إلى خمسة عشر، والتركيب: مثنى وثُلَاث ورُباع، وينقسم إلى: الصغير والكبير والأكبر؛ لأنَّ المناسبة أعمَّ من الموافقة، فمع الموافقة في الحروف والترتيب صغيرٌ، وبدون الترتيب

<sup>(</sup>۱) الاشتِقَاقُ: لغة: الاقتطاع، واصطلاحًا: رَدُّ اللفظ إلى آخر لموافقته لهُ فى حروفه الأصليَّة ومُناسبته له فى المعنى، ولابُدَّ من تغيير فيه بزيادة أو نقصان. انظر: تفصيل الكلام عليه: «شرح البدخشى» (١/ ٢٦٣)، «شرح الأسنوى» (١/ ٢٦٢)، «شرح الكوكب المنير» عليه: «شرح الإبهاج» (١/ ٢٢٢)، «نفائس الأصول» (١/ ٣١٤)، «العطَّار على جمع الجوامع» (١/ ٣٦٨)، «البحر المحيط» (٢/ ٧١)، «تشنيف المسامع» (١/ ٣١٥)، «تهذيب الأسنوى» (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) ويعنى به المُشْتَقُّ .

<sup>(</sup>٣) وهو المُشْتَقُ منه كما في «الإبهاج» (١/٢٢٣) .

<sup>(</sup>٤) ومثال ذلك في :

<sup>(</sup>أ) زيادة حرف: نحو كَاذِبٌ من الكَذِبِ، وكَرِيمٌ من الكرم. (ب) ونُقصان حرف: صَهَلَ من الطَّهِيل. (ج) وزيادة حركة: عَلِمَ من العِلْم زيدت حركة اللّام. (د) ونقصان حركة: كـ «ضَرْبٌ» المصدر من «ضَرَبّ» نقصت منه حركة الراء، (هـ) وزيادة حركة ونُقصان أُخرى: كـ «حَذِرَ» من «الحَذَرِ» زيدت فيه كسرة الذال، ونقصت فتحته.

انظر: "البحر المحيط" (٢/ ٧٦ - ٨٢) مع المصادر السابقة .

كبير (١) نحو جَذَبَ وجَبَذَ (٢) ، وكنى ونكى (٣) ، وبدون الموافقة أكبر المناسبة ما كالمَخْرَج (٤) فى ثَلَمَ (٥) وثَلَب ، أو الصفة: كالشَّدَّةِ (٢) فى الرَّجْم والرَّقْم (٧) فَالمُعتبر فى الأوَّلين الموافقة ، وفى الأخير المناسبة .

والاشتقاق الكبير والأكبر ليس من غرض الأُصولي ؛ لأنَّ المبحوث عنه في الأُصول ، إنما هو المشتق بالاشتقاق الصغير .

واللفظ ينقسم إلى قسمين : صفة : وهي مادلَّ على ذات مُبْهمة غير معيَّنة بتعيين شَخْصى ولا جنْسى مُتَّصفة بمعين : كضارب ، فإن معناه ذات لها الضرب ، وغير صفة : وهو ما لا يدلُّ على ذاتٍ مبهمة مُتَّصفة بمعنى .

### بقاء وجه الاشتقاق

ثم اختلفوا هل بقاء وجه الاشتقاق شرط لصدق الاسم المُشْتَقّ

<sup>(</sup>١) الكبير: هو ما كانت الحروف فيه غير مرتبة ، فَتُردُ مادة اللفظين إلى معنى واحدٍ مشترك بينهما ، وقد يكون ظاهرًا في بعضها كتَصَبَّر ، وتَربَّصَ وَتَبصَّر فهذه التراكيب الثلاثة راجعة إلى معنى التأنى ، وقد يكون خَفيًا في بعضها فيحتاجُ في رَدِّه إلى ذلك المعنى إلى تَلَطُّفٍ واتَساع . انظر : «البحر المحيط » (٢/ ٧٥) .

<sup>(</sup>٢) جَبَذَ: بمعنى الجَذْب، شَدَّهُ حتى حوَّله عن موضعه، (وجَاذَبَ) فلانًا الشيء نَازَعَهُ يَّاهِ لِنظِ : ﴿ الْقَامِي ﴾ (١/ ٣٣٦) ﴾ ﴿ اللَّهِ عَلَى مُوضِعِه ، (وَجَاذَبَ) فلانًا الشيء نَازَعَهُ

إيًاه . انظر : «القاموس» (٤٣٦/١) ، «المعجم الوجيز» ص ٩٦ . (٣) نَكَىّ : من نَكَيتُ في العـدو نكاية ، إذا أكثر فيه الـجِرَاح والقتل . كذا في القاموس

 <sup>(</sup>١) تحق : من تحيث في العدو تكايه ، إذا أكثر فيه الجِرَاح والقتل . كذا في القاموس (٤/ ٤٤١) ، «أساس البلاغة» ص ٩٩١ .

<sup>(</sup>٤) المَخْرَج: اسم ظرف من الخروج، وهو عند القُرَّاء، عبارة عن موضع خروج الحرف وظهوره، والمراد به هنا اتحاد مَخْرَج الميم والباء في المثال في كونهما من الشفتين.

انظر: «التمهيد في علم التجويد» لابن الجزري ص ١٠٦، «كشَّاف التهانوي » (٢/ ١٤٩٢). (٥) قُلَمَ الجَدَارَ: أَخْدَثَ فيه شَقًا، والإناء: كسر حَزْفَه.

انظر : ﴿ القاموس » (١/ ٤١٧ ) ، « أساسُ البلاغة » ُ صُ ٩٩ .

<sup>(</sup>٦) الشَّدَّة : من علامات قوة الحرف ،-ومعناه أنه اشتدَّ لزومه لموضعه وقوى فيه حتى منع الصوت أن يجرى عند اللفظ به ، وهو في المثال علامة الجيم والقاف .

انظر : «التمهيد» ص ۸۷ .

<sup>(</sup>٧) **الرقم**: الوشى ، ورقمتُ الشيء أعلمتُهُ بعلامة تميزَهُ عن غيره .

انظر : « المصباح المنير » (١/ ٢٣٦) .

فيكون للمباشر حقيقة اتفاقًا ، وفي الاستقبال مجازًا اتفاقًا .

وفى الماضى الذى قد انقطع (١) خِلافٌ مشهور بين الحنفية والشافعية ، فقالت الحنفية : مجاز ، وقالت الشافعية : حقيقة وإليه ذهب ابن سينا (٢) من الفلاسفة (٣) ، وأبو هاشم من المعتزلة ، وتفصيل ذلك في «مغتنم الحصول » .

والحق: أن إطلاق المشتق على الماضى الذى قد انقطع حقيقة لاتصافه بذلك فى الجُمْلة ، وقد ذهب قوم إلى التفصيل ، فقالوا: إن كان معناه ممكن البقاء اشترط بقاؤه (٤) ، فإذا مضى وانقطع فمجاز ، وإن كان غير ممكن البقاء لم يشترط بقاؤه فيكون إطلاقه عليه حقيقة .

وذهب آخرون إلى الوَقْف ولا وجه له فإن أدلَّة صِحَّة الإطلاق الحقيقي على ما مضي وانقطع ظاهرة قوية .



<sup>(</sup>١) وذلك كإطلاق "ضَاربٌ » بعد انقضاء ما منه الاشتقاق ، بخلاف ما إذا كان موجودًا حال الإطْلاق فهو حقيقة بلا خلاف ، أو كان باعتبار المستقبل كقوله تعالى : ﴿ إِنَّكَ مُيِّتُ ﴾ (الزمر : ٣٠) فهو مجاز اتفاقًا .

انظر : «تهذيب الأسنوى» (١/ ١٨١) ، «تشنيف المسامع» (٢٠٨/١) .

<sup>(</sup>٢) **الحُسين بن عبد اللّه بن سينا البلْخى ، أبو على** . الشيخ الرئيس ، فيلسوف ، طبيب ، من كبار حُكَماء المسلمين ، توفّى سنة ٤٢٨ هـ . له : «القانون فى الطب» ، «الشفا» .

انظر : «شذرات الذهب» (٣/ ٢٣٣) ، «أخبار الحُكَماء» للقفطي ص ٤١٣ .

 <sup>(</sup>٣) الفلاسفة: جمع فيلسوف: ومعناه باليونانية مُحِب الحِكْمة، وقد أُطلق هذا الوصف على المُتَبَحِّرين في علوم المنطق.

انظر : «الملل والنحل» للشهرستاني (٢/ ٥٨) .

<sup>(</sup>٤) كأن يكون صفة أو حلية ، أو اسم محلّ قيام المعنى كالأسود ، والأعور والعالم ، فيشترط بقاء وجه الاشتقاق ؛ لأن العالم ولا علم له محال ، فلا يصدق ذلك مع انتفاء العلم ، وأما ما يرجع إلى نِسُبة الفعل كالآكل ، والضَّارب فلا يُشترط وجود المعنى حينئذ قاله التبريزى . انظر : تفصيل المسألة في : "نفائس الأصول » (١/ ٣٣٧) ، "الإبهاج » (١/ ٢٢٩) ، "المحصول » (١/ /١/ ٣٣١) ، "البحر المحيط » (٢/ ٩١) ، «أحكام الآمدى» (١/ ٨٨) .

### الكلام على الترادف وإثباته في اللغة

الثانية: في الترادف: وهو توالى الألفاظ المفردة الدالّة على مسمّى واحد باعتبار معنى واحد، فيخرج عن هذا دلالة اللفظين على شيء واحد لا باعتبار واحد بل باعتبار صفتين: كالصّّارِم والمُهنّد (١) أو باعتبار الصّفة وصِفة الصفة: كالفصيح والناطق، والفَرق بين الأسماء المترادفة والأسماء المؤكّدة، أن المترادفة تُفيد فائدة واحدة من غير تفاوت أصلا، وأمّا المؤكدة: فإن الاسم الذي وقع به التأكيد يفيد تقوية المؤكّد أو دفع توهم التجوّز أو السّهو أو عدم شُمول.

وقد ذهب الجمهور (٢) إلى إثبات الترادُفِ في اللغة العربية ، وهو الحقّ ، وسببه: إمَّا تعدُّد الواضع أو توسيع دائرة التعبير وتكثير وسائله وهو المسمّى عند أهل البيان بالافتنان أو تسهيل مجال النظم والنثر وأنواع البديع ، ولم يأتِ المانعون لوقوعه في اللَّغة بحُجَّة مقبولة في مقابلة ما هو معلوم بالضّرورة من وقوع التَّرادُف في لُغة العرب: مثل الأسد والليث والجنطة والقمح والجلوس والقُعود وهذا كثير جدًّا ، والعَجَب من نسبة المنع من الوقوع إلى مِثْل ثعلب (٣) وابن فارس (١) مع توسعهما في هذا العلم .

<sup>(</sup>١) المُهَنَّد: هو السيف الهنْدُوانئ ، يُنسب إليهم كذا في «القاموس» (١٤/ ٥٣٨).

<sup>(</sup>٢) وهو صحيح عند الحنابلة والشافعية والحنفية ، وصححه الزركشي ، وابن القيم .

انظر: «شرح الكوكب» (١/ ١٤١) ، «المحصول» (١/ ق ٣٤٩/١) ، «البحر المحيط» (٢/ ق ٣٤٩/١) ، «البحر المحيط» (٢/ ١٠٥) ، «خاشية العطّار على جمع الجوامع» (٣/ ٣٧٩) .

<sup>(</sup>٣) أحمد بن يحيى الشيباني الكوفى ، أبو العباس ، ثعلب ، إمام أهل اللغة والنحو ، توفى سنة ٢٩١ هـ . له : معانى القرآن ، الفصيح .

انظر : «وفيات الأعيان» (١/ ٣٦) ، « إنباه الرواة» (١/ ١٣٨) .

<sup>(</sup>٤) أحمد بن فارس بن زكريا الرازى ، الشافعى ، لغوىٌ ، فقيةٌ ، مُتَكَلِّمٌ ، من آثاره : مقاييس اللغة ، توفى سنة ٣٩٥ هـ . انظر : "مفتاح السعادة » (١/ ٩٦) ، " إنباه الرواة » (١/ ٩٢) . " وفيات الأعيان » (١/ ٤٣) .

### حدُ المشترك

الثالثة: في المشترك (١) وهو اللفظ الموضوع لحقيقتين مختلفتين أو أكثر وضعًا (٢) أو لا من حيث هما كذلك ، واختلف أهل العلم فيه ، فقال قوم: إنه واجب الوقوع ، وقال آخرون: إنه ممتنع الوقوع ، وقالت طائفة: إنه جائز الوقوع ، ولا يخفاك أن المشترك موجود في هذه اللغة العربية لا ينكر ذلك إلا مُكابر كالقَرْء (٣) فإنه مشترك بين الطُهْر والحَيْض ؛ مُسْتَعْمَل فيهما من غير ترجيح وهو معنى الاشتراك ، وهذا لا خلاف فيه بين أهل اللُغة ، ومثل القَرْء العَيْن (٤) فإنها مشتركة بين معانيها المعروفة ، وكذا الجَوْن (٥) مُشتَرِكُ بين الأبيض والأَسْوَد ، وكذا عَسْعَسَ مُشْتَرِكُ بين الأبيض والأَسْوَد ، وكذا بلاسْتقراء فهو أيضًا واقع في الكتاب والسُّنة فلا اعتبار بقول من قال إنه غير واقع (٢) في الكتاب فقط أو فيهما لا في اللُغة .

<sup>(</sup>١) المشترك : هو اللفظ الواحد الدال على معنيين مختلفين أو أكثر دلالة على السواء عند أهل تلك اللُّغة سواء كانت الدلالتان مستفادتين من الوضع الأول ، أو من كثرة الاستعمال .

انظر: تفصيله في «البحر المحيط» (٢/ ١٢٢) ، «شرح الكوكب» (١/ ١٣٧) ، «العضد على ابن الحاجب» (١/ ١٣٧) ، «المصفى» ص ٨٨٠ .

<sup>(</sup>٢) قوله: ( أكثر وضعًا): يعنى به الحقيقة الوضعية: وهي اللفظ المستعمل في موضوعه الأصلى، أو تخصيص لفظ بمعنى يوجب أن لا يُزَاد باللفظ إلا هذا الموضوع له.

انظر : «نزهة الخاطر شرح روضة الناظر» (٨/٢) ، «إرشاد الفحول» (١/٩٢) .

 <sup>(</sup>٣) القَرْءُ: فيه لغتان ، القتح ، والضم ، قال أئمة اللغة : ويُطلق على الحَيْض ، والطُهر .
 انظر : تفصيله في : «المصباح المنير» (١/ ٥٠١) ، «القاموس» (٣/ ٥٧٩) ، «أساس البلاغة» ص ٧٥٣ .

<sup>(</sup>٤) **العين** : يطلق على حاسة الرؤية ، وعين الماء ، وعين الشمس ، والجاسوس ، والسلعة ، والشيء نفسه . ا**نظر** : «اللسان» (٣٠٢/١٣) ، «الصحاح» (١/ ١٩٥) ، «النهاية فى غريب الحديث» (٢٤٣/٣) .

<sup>(</sup>٥) البَجُونُ: النبات يَضْرب إلى السَّواد من خُضْرَتِه، والأحمر، والأبيض، والأسود، والجمع: جُونٌ. انظر: «القاموس» (٥٦٢/١)، «مختار الصحاح» ص ١١٨.

<sup>(</sup>٦ً) وَهُمْ : تَعْلُب ، وأبو زيد البلخي والأبهري ، والجمهور على وقوعه ، وهو المختار عند الأكثرين . انظر : « الإبهاج » (١/ ٢٠٠) ، « البحر المحيط » (٢/ ١٢٣) ، « البرهان » (١/ ٢٣٥) .

### قلت : وأطال في «مغتنم الحُصول » في بيان ذلك .

### الاختلاف في استعمال المشترك في معانيه

الرابعة: اخْتُلف في جواز استعمال اللفظ المشترك في معنييه أو معانيه ، فذهب الشافعيُ (١) والقاضى أبو بكر (٢) ، وأبو على الجُبائي (٣) والقاضى عبد الجبار بن أحمد (٤) ، والقاضى جعفر (٥) ، والشيخ حسن (٦) وبه قال الجمهور ، وكثير من أئمة أهل البيت إلى جوازه .

وذهب أبو هاشم ، وأبو الحسين (٧) البصرى والكرخي (٨) إلى

<sup>(</sup>۱) الشافعي: محمد بن إدريس أحد الأئمة الأربعة ، إمام المسلمين ، وناصر السُّنة والحديث ، توفّى سنة ٢٠٤هـ . انظر: "تذكرة الحُفّاظ » (١/ ٣٦١) ، «طبقات الفقهاء » (١/ ٢١) «طبقات الفقهاء » (١/ ٢١) . «تهذيب الأسماء » (١/ ٨٥/) .

<sup>(</sup>٢) هو الباقلاني كما في الإبهاج (١/ ٢٥٥) ، وقد سبقت ترجمته .

<sup>(</sup>٣) محمد بن عبد الوهاب بن سلام الجُبَّائي ، أبو على المعتزلى ، من كبار شبوخ المعتزلة ، مُتَكَلِّم ، أُصولى ، مُفَسِّر ، وإليه تُنسب الطائفة الجُبَّائية .

انظر : «البداية» (۱۱/ ۱۲۰) ، «لسان الميزان» (٥/ ٢٧١) .

<sup>(</sup>٤) عبد الجبار بن أحمد الهمداني، أبو الحسن، فقية، أصولى، مُتَكَلَّم من كبار أثمة المعتزلة، له: المحيط بالتكليف، شرح الأصول الخمسة، توفّى سنة ١٥٥ هـ.

انظر: «طبقات السبكي» (٣/ ٢١٩) ، «شذرات الذهب» (٣/ ٢٠٣) .

<sup>(</sup>٥) جعفر بن على بن تاج الدين الظّفيرى ، القاضى ، الفقيه ، الزيدى ، أحد علماء اليمن ، تولى قضاء الظّفير ، وتوفى سنة ١١٠٩ هـ .

انظر: «معجم المؤلفين» (١/ ٤٩٣) ، «الأعلام» (٢/ ١٢٠) .

<sup>(</sup>١) الحسن بن إسماعيل بن الحسين المغربي ، نِسْبة إلى مغارب صَنْعاء ، فقية علاَّمة زاهدٌ مع شيوخ صَنْعاء ، وبه تخرَّج الإمام الشوكاني ، وجماعة من عُلماء عصره ، توفّى سنة ١٢٠٨ ه . انظر : «البدر الطالع» (١٩٥/ – ١٩٧) .

<sup>(</sup>٧) فى الأصل : أبو الحسن البصرى ، وصوابه : أبو الحسين البصرى كما فى «الإبهاج» (٢٥٦/١) وغيره من المصادر التى ينقل منها المصنف .

<sup>\*</sup> وهو : محمد بن على بن الطبّب البّصرى ، أبو الحسين ؛ المعتزلى ، متكلّم ، أُصولى . له : المعتمد فى أصول الفقه ، توفى سنة ٤٣٦ هـ .

انظر : "وفيات الأعيان" (١/ ٦٠٩) ، "الجواهر المضيئة" (٢/ ٩٣) .

<sup>(</sup>٨) عبيد الله بن الحسين بن دلال الكرخى الحنفى ، فقية ، أصولً ، من شيوخ الحنفية العراقيين ، توفّى سنة ٣٤٠ هـ . له : المختصر في الفقه الحنفي .

انظر : « الفوائد البهية » ص ١٠٨ ، « هدية العارفين » (١/٦٤٦) .

امتناعه ثم اختلفوا: فمنهم من منع منه لأمر يرجع إلى القصد (١) ، ومنهم من منع منه لأمر يرجع إلى الوضع (٢) ، والحقّ عدم جواز الجمع بين معنيى المشترك أو معانيه (٣) ، ولم يأت من جوّزه بحجة .

وقد قيل: إنه يجوز الجمع مجازًا لا حقيقة ، وبه قال جماعة من المتأخّرين ، وقيل: يجوز إرادة الجمع لكن بمجرد القصد لا من حيث اللّغة ، وقد نسب هذا إلى الغزالي (٤) والرازى (٥).

وقيل: يجوز الجمع فى النفى لا فى الإثبات، فيُقال مثلاً: ما رأيت عينًا ويُراد العين الجارحة، وعين الذَّهب، وعين الشمس، وعين الماء، ولا يَصِحُ أن يُقال: عندى عين وتُراد هذه المعانى بهذا اللفظ.

وقيل : يجوز إرادة الجمع في الجمع ، فيقال مثلاً : عندى عيون وتُراد تلك المعانى وكذا المثنى فحُكمه حُكم الجمع ، فيقال : عندى جونان ويُراد أبيض وأسود ، ولا يصحُّ إرادة المعنيين أو المعانى باللفظ المفرد وهذا الخلاف إنما هو في المعانى التي يَصِحُّ الجمع بينها وفي المعنيين

<sup>(</sup>۱) قوله: (لأمر يرجع إلى القصد): أى لأن المقصود من الألفاظ ووضعها ، إنما هو التفاهم حالة التخاطُب، والمشترك لو وقع وسمعه السامع لم يحصل له الفهم؛ لأن المشترك متساوى الدلالة بالنسبة إلى معانيه ، ويمكن أن يُفهم منه خلاف غرض المُتَكلِّم. انظر: «الإبهاج» (١/ ٢٥٠)، «المحصول» (١/ ق ١/ ٣٦٣)، «فواتح الرحموت» (١/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٢) الوضع: تخصيص لفظ بمعنى ، فكل وضع يوجب أن لآيراد باللفظ إلا هذا الموضوع له ، ويُوجبُ أن يكون هذا المعنى تمام المراد باللفظ ، فاعتبار كل من الوضعين ينافى اعتبار الآخر ، فاستعماله للمجموع استعمال له فى غير ما وضع له ، وهو غير جائز .

انظر : المصادر السابقة مع « إرشاد الفحول » للشوكاني (١/ ٩٢) .

<sup>(</sup>٣) وقد رجَّح ذلك الإمام الشوكاني في « إرشاد الفحول » (١/ ٩٢ – ٩٣) ، وتبعه صديق خان كما تراه هنا ، وانتصر له الجَصَّاص في « الفصول في الأصول » (١/ ٢٧) بعد أن نقله عن الكرخي .

<sup>(</sup>٤) صرَّح الغزالي - رحمه الله - باختيار ما ذهب إليه الجمهور في «المستصفى» (١/ ٣٦١) وأجاز أن يُستعمل اللفظ المفرد لمعان مختلفة ، كالعين للشمس ، والذهب ، والعضو البَاصِر ، وللمتضادين كالقرء للمتشابهين بوجه ما ، كالنور للعقل ، ونور الشمس ، وللمتماثلين : كالجسم للسماء والأرض .

 <sup>(</sup>٥) انظر : كلامه في «المحصول في علم الأصول» (١/ ق ١/ ٣٦٧ - ٣٧٧) .

# اللذين يصحُ الجمع بينهما لا في المعانى المتناقضة . الكلام على الحقيقة والجاز

الخامسة: في الحقيقة والمجاز وفي هذه المسألة عشرة أبحاث:

الأول: في تفسيرهما: أما الحقيقة: فهى فعيلة من حق الشيء بمعنى ثبت والتاء للنقل من الوصفية إلى الاسمية الصرفة، وفعيل (١) في الأصل قد يكون بمعنى المفعول، فعلى الأصل قد يكون معنى الحقيقة الثابتة، وعلى الثانى يكون معناها المُثبتة.

وأمًّا المجاز فهو مَفْعَل من الجَوَازِ الذي هو التعدى (٢) كما يُقال جُزْتُ موضع كذا أي جاوَزْته ، أو من الجَوَاز الذي هو قسيم الوجوب والامْتناع وهو راجعٌ إلى الأوّل .

الثانى: في حَدِّهما: فالحقيقة هي اللفظ المستعمل فيما وُضع له فيشمل هذا الوضع اللُّغوى، والشرعى، والعُرْفى، والاصطِلاحي، وقيل غير ذلك، والمجاز: هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له لعلاقة مع قرينة، وقيل غير ذلك (٣).

الثالث: قد اتَّفق أهل العلم على ثُبوت الحقيقة اللَّغوية والعُرْفية واختلفوا في ثُبوت الحقيقة الشرعية ، وهي اللفظ الذي استُفيد من الشارع وَضْعُه للمعنى ، سواء كان اللفظ والمعنى مجهولين عند أهل اللَّغة

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل المعنى اللُّغوى في: «أساس البلاغة » ص ۱۸۹ ، «القاموس » (۱/ ٦٧٩) ، « مختار الصحاح » ص ۱٤٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: تفصيل ما ذكره في «القاموس» (١/ ٥٥٤) ، «أساس البلاغة» ص ١٤١ ، «المحصول» (١/ ١/ ٣٩٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريف الحقيقة والمجاز بالتفصيل في: «أصول السرخسي» (١/٠١١)، «المحصول» (١/ ٣٠٠)، «الإبهاج» (١/ ٢٧١)، «فواتح الرحموت» (٢٠٣/١)، «شرح الكوكب» (١/ ١٩٨)، «شرح اللَّمع» (١/ ١١٩)، «أصول الجصاص» (١/ ١٩٨)، «نفائس الأصول» (١/ ٤٠٧).

أو كانا معلومين ، لكنهم لم يضعوا ذلك الاسم لذلك المعنى ، أو كان أحدهما مجهولاً والآخر معلومًا (١) ، والمراد وَضْع الشارع لا وَضْع أهل الشرع (٢) كما ظن .

فذهب الجمهور إلى إثباتها ، وذلك كالصَّلاة والزَّكاة والصَّوم والمُصَلَّى والمُزَكِّى والصَّائم وغير ذلك فمحل النزاع الألفاظ المُتَدَاولة شرعًا المستعملة في غير معانيها اللغوية (٣) . فالجمهور جعلوها حقائق شرعية بوضع الشارع لها وهو الحق ولم يأت مَنْ نفاها بشيء يَصْلُح للاستدلال .

### خلاف العلماء في إثبات المجاز في اللغة

الرابع: المجاز واقع فى لُغة العرب عند جمهور أهل العلم وخالف فى ذلك أبو إسحق الإسفراييني (٤)، وخلافه هذا يدلُ أبلغ دلالة على عدم اطلاعه على لُغة العرب ويُنادى بأعلى صوتٍ بأن سبب خِلاف هذا تفريطه (٥)

<sup>(</sup>١) هذا التعريف بتمامه هو للإمام الرازى في «المحصول» (١/ ق ١/٤١٤) .

<sup>(</sup>٢) قوله: (لا وضع أهل الشرع): يقصد الحقيقة العُرْفية ، وهي أن يكون الاسم قد وُضع لمعنى عام ، ثم تخصَّص بالعُرْف العام لبعض أنواعه ، أو كثر استعماله فيه بنوع مناسبة وملابسة بحيث لا يفهم منه إلا المعنى الأول. انظر: «البحر المحيط» (١/٥٧/١).

<sup>(</sup>٣) كالصّلاة: تُطلق على الأركان المخصوصة شرعًا، وقد كانت في اللغة للدُّعاء كذا في «البحر المحيط» (١٥٤/٢).

<sup>(3)</sup> لم ينفرد الإسفراييني بذلك . ، بل سبقه أبو على الفارسي – من أئمة اللغة وأيده ابن تيمية وابن القيم ، ونصره في «الصواعق» بأكثر من خسين وجهًا وكذا العلامة الشنقيطي في رسالة مستقلة ومما قالوه في المسألة : أن تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز تقسيم حادث ولم يتكلم به أحد من أئمة اللغة القدماء كالخليل وسيبويه وأبي عمرو بن العلاء ، وقد نطقت العرب بالحقيقة والمجاز على وجه واحد فَجَعُلُ هذا حقيقة وهذا مجازًا ضرّب من التحكم . انظر : تفصيل ذلك في «التبصرة» ص ١٧٧ ، «أحكام الآمدي» (١/ ٤٧) ، «الوصول» لابن برهان (١/ ٩٧) ، «المسودة» ص ٥٦٤ ، «مختصر الصواعق» لابن القيم (٢/ ٢ – ٧٦) ، «التمهيد في أصول الفقه» للكلوذاني (١/ ٨٠) ، «الإيمان» لابن تيمية ص ٨١ .

<sup>(</sup>٥) تابع المُؤلِّف هنا فى هُجومه على الإمام الإسفرايينى فى إنْكار المجاز فى اللَّغة وتجهيله له أستاذَهُ الشوكانى فى «إرشاد الفحول» (٩٩/١) ، ووصفهما لمثل أبى إسحاق الإسفرايينى إمام الأثمة فى وقته بأنه لم يطلع على اللَّغة وأساليبها فيه تَعَشَّف ، فإن أبا إسحاق ومن تَبعِه من =

فى الاطلاع على ما يَنْبغى الاطلاع عليه من هذه اللَّغة الشريفة ، وما استملت عليه من الحقائق والمجازات التى لا تخفى على مَنْ له أدنى معرفة بها ، وقد استدلَّ بما هو أَوْهن من بيت العنكبوت ، فقال : إنه لو كان المجاز واقعًا فى لُغة العرب لزم الإخلال بالتفاهُم إذ قد تخفى القرينة ، وهذا التعليل عَلِيل ، فإن تجويز خَفَاء القرينة أخفى من السَّها (١) ، ووقوع المجاز وكثرته فى اللَّغة العربية أشهر من نارٍ على عَلَم وأوضح من شَمْس النهار .

قال ابن جنى (٢٠): أكثر اللَّغة مجاز وهو أيضًا واقع فى الكتاب العزيز عند الجماهير وقوعًا كثيرًا بحيث لا يخفى إلاَّ على من لا يُفَرُّق بين الحقيقة والمجاز.

وقد روى عن الظاهرية (٣) نفيه (٤) عن الكتاب العزيز ، وما هذا

<sup>=</sup> المنكرين لوجود المجاز في اللغة لم ينكروا أو يجهلوا تلك الأمثلة التي ضربها المثبتون له ، وإنما ذهبوا إلى أن ذلك أسلوب من أساليب اللَّغة العربية ، وأن الكل حقيقة ، فمحلُّ النزاع إنما هو في إطلاق مُسَمَّى المجاز على تلك الأساليب ، وأنه على خلاف الأصل .

انظر: «الوصول إلى الأصول» لابن برهان (٩٨/١) ، «فلسفة المجاز» د. لطفى عبد البديع ص ٢٥٢ ، ٢٥٣ ، «المزهر» (١/ ٣٤١).

<sup>(</sup>١) الشُّهَا: كوكب صغير ، خفئ الضوء ، قوله (أخفى من السها) كناية عن شدة الاختفاء . انظر : «القاموس» (٢/ ٦٤٠) ، «أساس البلاغة» ص ٤٧٣ .

 <sup>(</sup>٢) عثمان بن جنّى المَوْصلى الأزدى ، إمام لُغَوى ، نحوى ، أديب من كبار أثمة اللُّغة . له :
 الكافى ، سر صناعة الإعراب ، والخصائص ، توفى سنة ٣٩٢ هـ .

انظر : «إنباه الرواة » (٢/ ٣٣٥) ، «شذرات الذهب» (٣/ ١٤٠) .

<sup>(</sup>٣) الظَّاهرية: هُم أتباع الإمام داود بن على الأصفهانى ، وابن حزم ، وسمَّوا بذلك لأنهم يأخذون بظواهر النصوص الشرعية ، ويردُّون القياس ، ولهم أصول فقهية يعتمدون عليها في الاجتهاد . انظر : «النبذ في أصول الفقه» لابن حزم ص ٦٢ ، «أحكام ابن حزم» (٣/ ٣٩) ، «أصول الفقه» لأبي زهرة ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٤) وإليه ذهب داود الظاهرى ، وأبو بكر بن داود ، وابن حزم وثلاثتهم من أثمة الظاهرية ومن غيرهم أبو العباس بن القاص من قدماء أثمة الشافعية ، وأبو على الفارسى من أثمة اللّغة ، وابن خُورَيز مِنْدَاد من أثمة المالكية ، وهو رواية عن الإمام أحمد اختارها ابن حامد من كبار أصحابه الحنابلة ، وأيدها ابن تيمية وابن القيِّم كما سبق ، وللعلاَّمة الشنقيطي رسالة مستقلة في المسألة بعنوان « منع جواز المجاز في المُتَزَّل للتعبَّد والإعجاز » انظرها من ص ١٢ - ٢٤ ، مع =

بأوَّل مسائلهم التي يجحدها العقل السليم ويُنكرها الفهم الثاقب ، وهو أيضًا واقع في السُّنَّة وقوعًا كثيرًا .

### الكلام على العلاقة في المجاز

الخامس: أنه لابدً من العلاقة في كل مجاز فيما بينه وبين الحقيقة ، والعلاقة هي اتصال المستعمل فيه بالموضوع له ، وذلك الاتصال إما باعتبار الصورة - كما في المجاز المرسل (۱) أو باعتبار المعنى كما في الاستعارة - وعلاقتها المشابهة وهي الاشتراك في معنى مُطْلقًا ، لكن يجب أن تكون ظاهرة الثبوت لمحله والانتفاء عن غيره ، والمراد الاشتراك في الكيف والاتصال الصورى . إمًا في اللفظ ، وذلك في المجاز بالزيادة والنقصان ، وقد تكون العلاقة باعتبار ما مضى وهو الكون عليه (۲) كالعبد للمُعْتَق ، أو باعتبار المستقبل وهو الأول إليه (۳) كالخمر للعصير أو باعتبار الكلية والجزئية كالركوع في الصلاة ، واليد فيما وراء الرسغ ، والحالية والمحلية كاليد في القُدرة ، والسبية والمسبية (٤) ، والإطلاق والتقييد واللزوم والمجاورة والظرفية والمظروفية ، والبدلية والشرطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمشروطية والمستورة والمشروطية والمشروطية والمستورة والمسلود والمشروطية والمستورة والمشروطية والمستورة والمستورة والمشروطية والمستورة والمشروطية والمستورة والمستورة والمستورة والمشروطية والمستورة والم

ومن العلاقات إطلاق المصدر على الفاعل أو المفعول كالعِلم في العِالِم، أو المعلوم.

<sup>=</sup> المسودة ص ١٦٤ ، " المحلَّى على جمع الجوامع » (٣٠٨/١) ، " أحكام ابن حزم » (١/ ٢٩) ، " شرح اللَّمع » (١١٦/١) ، " إحكام الفصول » (١/ ٢٩ - ٧١) .

<sup>(</sup>أ) المجاز المرسل: هو كلمة أو تُركيب اسْتُعْمل فى غير معناه الحقيقى لعلاقة غير المشابهة ، مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقى .

انظر : «التعريفات» ص ١٧٩ ، «معجم المصطلحات العربية» ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) قوله: (الكون عليه): أي ما كانوا عليه.

<sup>(</sup>٣) قوله : (الأوْل إليه) : أى باعتبار ما يَكُون كقوله تعالى : ﴿ إِنِّ آرَىٰنِيٓ أَعْصِرُ خَمَّرًا ﴾ (يوسف : ٣٦) أى عنبًا يؤول إلى كونه خرًا . انظر : «معجم المصطلحات العربية » ص ٣٣٥ .

<sup>(</sup>٤) قوله : (السببية، والمسببية) بمعنى أن العلاقة في المجاز المرسل قد تكون سببية كقوله تعالى : ﴿ وَالسِّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْنُو ﴾ (الذاريات : ٤٧) ، أي بقدرة لأن الأيدى سبب في إظهارها ، =

ومنها تَسْمية إمكان الشيء باسم وجوده كما يُقال للخَمْر الذي في الدُّن (١) أنها مسكرة .

ومنها إطلاق اللفظ المشتق بعد زوال المشتق منه ، وقد جعل بعضهم في إطلاق اسم السبب على المسبب أربعة أنواع: القابل ، والصورة ، والفاعل ، والغاية ، أى تسمية الشيء باسم قابله نحو سال الوادى ، وتسمية الشيء باسم صورته كتسمية القُدْرة باليد ، وتسمية الشيء باسم فاعله حقيقة أو ظنًا كتسمية المطر بالسماء والنبات بالغيث ، وتسمية الشيء باسم غايته كتسمية العنب بالخمر ، وفي إطلاق اسم المسبب على السبب أربعة أنواع على العكس من هذه المذكورة قبل هذا .

وعَدَّ بعضُهم من العلاقات الحُلول في مَحَلِّ واحدِ كالحياة في الإيمان والعلم، وكالموت في ضِدِّهما، والحُلول في محلَّين متقاربين: كرضاء الله في رضاء رسوله، والحلول في حيزين متقاربين كالبيت في الحرم، كما في قوله تعالى: ﴿ فِيهِ مَايَكُ مُنَاتُ مُقَامُ إِبْرَهِيمٌ ﴾ (٢) وهذه الأنواع راجعة إلى عَلاقة الحاليَّة والمحلِّية كما أن الأنواع السابقة مُنْدرجة تحت علاقة السببية فما ذكرناه هاهنا مجموعه أكثر من ثلاثين علاقة.

وعدَّ بعضهم من العلاقات ما لا تَعَلُّقَ له بالمقام كحَذْف المضاف نحو: ﴿ وَشَكِلِ ٱلْفَرْيَةَ ﴾ (٣) يعنى أهلها ، وحَذْف المضاف إليه نحو: أنَا ابْنُ جَلاَ (٤) : أي أنا ابن رجل جَلاَ ، والنكرة في الإثبات إذا جعلت

<sup>=</sup> أو المسبية كقولك : أمطرت السماء نباتًا أي مطرًا تسبب عنه ظهور النبات .

انظر : «معجم المصطلحات العربية » ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>١) الذُّنُّ : واحد الدُّنان : وهي الجبّابُ أو الآنية الكبيرة . انظر : « القاموس » (١/ ٢١٩) ، «مختار الصحاح » ص ٢١٢ .

 <sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ٩٧ ، وقد سقط من نُسخة الحلبى قوله تعالى : ﴿ مَايَثُ بَيِّنَتُ ﴾ .
 (٣) سورة يوسف ، الآية : ٨٢ .

<sup>(</sup>٤) هذا صدر بيت لسحيم بن وثيل الرياحي ، وقيل للحجَّاج بن يوسف ، يقول فيه : =

للعُموم نحو: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ (١) أى كل نفس ، والمُعرَّف باللام إذا أُريد به واحد منكَّر نحو: ﴿ اَدْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابِ ﴾ (٢) أى بابًا من أبوابها ، والحذف نحو: ﴿ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُوا ﴾ (٣) أى كراهة أن تَضِلُوا ، والزيادة كقوله تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أَنَّ ﴾ (٤) .

ولو كانت هذه مُعْتبرة لكانت العلاقات نحو أربعين علاقة لا كما قال بعضهم: إنها لا تزيد على إحدى عشرة ، وقال آخر: على عشرين ، وقال آخر: على خمس وعشرين (٥) ولا يُشترط النقل (٦) في آحاد المجاز بل العلاقة (٧) كافية والمُعتبر نوعها وإليه ذهب الجمهور وهو الحقُ (٨).

ولم يأت من اشترط ذلك بُحُجَّةٍ تَصْلُح لِذِكرها وتستدعى التعرُّض لدفعها وكل من له عِلْم وَفَهُم يعلم أن أهل اللَّغة العربية ما زالوا يخترعون المجازات عند وجود العلاقة ، ومع نصب القرينة ، وهكذا من جاء بعدهم من أهل البلاغة في فني النظم والنثر ، ويتمادحون باختراع

<sup>=</sup> أنا ابْنُ جَلَا وطلاع الثنايا متى أضع العمامة تعرفونى . والبيت موجود فى «طبقات فحول الشعراء» (٢/ ٥٧٩) ، «خزانة الأدب» (٢/ ١٠٤) ، «صبح الأعشى» (١/ ٢٦٢) المراجع .

<sup>(</sup>١) سورة التكوير ، الآية : ١٤ . (٢) سورة المائدة الآية : ٢٣ .

 <sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية : ١٧٦ .
 (٤) سورة الشورى ، الآية : ١١ .

<sup>(</sup>٥) انظر هذه الأقوال بالتفصيل في «شرح الكوكب المنير» (١٥٦/١) ، «المحلى على جمع الجوامع» (٣٠٩/١) .

<sup>(</sup>٦) قوله: (النَّقْلُ): أى نقل استعمال أهل اللغة لآحاد المجاز، والاقتصار على استعمال المجاز فيما استعمال المجاز فيما استعملوه فيه من أنواع الألفاظ، أفاده الشوكاني في «إرشاد الفحول» (١٠٣/١)، والزركشي في «البحر المحيط» (١٠٣/١).

<sup>(</sup>٧) العلاقة: هي المشابهة الحاصلة بين المعنى الأول والمعنى الثانى بحيث ينتقل الذهن بواسطتها عن محل المجاز إلى الحقيقة ، فيفهم المعنى المجازى باعتبار ثبوت الصفة له ، كإطلاق الأسد على الشجاع للاشتراك في صفة الشجاعة . انظر : «شرح الكوكب المنير» (١/١٥٤) ، «حاشية الجرجاني على العضد» (١/١٥٤) .

<sup>(</sup>٨) ورجَّحه كذلك الشوكاني في «إرشاد الفحول» (١٠٣/١ – ١٠٤) .

الشيء الغريب من المجازات عند وجود المُصَحِّح للتجوَّز ولم يُسْمع عن واحد منهم خلاف هذا .

### الكلام على قرائن الجاز

السادس: في قرائن المجاز: اعلم أن القرينة (١) إمَّا خارجة عن المتكلِّم والكلام أي لا تكون معنى في المتكلِّم وصفة له ، ولا تكون جِنْس الكلام (٢) ، أو تكون معنى في المتكلِّم ، أو تكون من جنس الكلام وهذه التي تكون من جنسه .

إمًّا لفظ خارج (٣) عن هذا الكلام الذي يكون المجاز فيه بأن يكون في كلام آخر لفظ يدلُّ على عدم إرادة المعنى الحقيقى ، أو غير خارج عن هذا الكلام بل هو عينه ، أو شيء منه يكون دالاً على عدم إرادة الحقيقة ثم هذا القسم على نوعين : إمَّا أن يكون بعض الأفراد أولى من بعض في دلالة ذلك اللفظ عليه ، أو لا يكون أولى فانحصرت القرينة في هذه الأقسام ، ثم القرينة المانعة من إرادة المعنى الحقيقى قد تكون عقلية ، وقد تكون حسية ، وقد تكون عاديّة ، وقد تكون شرعية ، فلا تختصُ قرائن المجاز بنوع دون نوع .

### ما يعرف به الجاز عن الحقيقة

السابع: في الأمور التي يُعرف بها المجاز ويتميز عندها عن الحقيقة ،

<sup>(</sup>١) القرينة : هي الموجبة للحمل ، والتي تمنع من إرادة الحقيقة عقلاً أو حِسًّا أو عادة ، أو شرعًا . انظر : "البحر المحيط» (٢/ ١٩٢) .

<sup>(</sup>٢) وَضَّح السُوكاني هذا النوع بمثال في « إرشاد الفحول » (١٠٣ ١) ، كما لو قال : كل مملوك لى حُرَّ فإنه لا يقع على المُكاتب ، فيكون هذا اللفظ مجازًا من حيث إنه مقصور على بعض الأفراد . (٣) مثال القرينة الخارجة قوله تعالى : ﴿ فَمَن شَآةَ فَلْيُؤْمِن ﴾ (الكهف: ٢٩) ، فإن سياق الكلام ، وهو قوله : ﴿ إِنَّا أَعَنَدُنَا ﴾ يُحرجه عن أن يكون للتخيير ، ومثال القرينة التي تكون لمعنى في المتكلم ، فكقوله تعالى : ﴿ وَاسْتَقْزِزَ مَنِ اَسْتَطَعّتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ (الإسراء : ٦٤) ، فإن الله تعالى لا يأمر بالمعصية . انظر : «البحر المحيط » (٢/ ١٩٢) ، «إرشاد الفحول » (١/٤٠١) .

والفرق بين الحقيقة والمجاز (١): إمَّا أن يقع بالنصِّ ، أو الاستدلال . أمَّا بالنصِّ فمن وجهين :

الأول : أن يقول الواضع هذا حقيقة وذاك مجاز .

والثانى: أن يذكر الواضع حَدَّ كُلِّ واحدِ منهما بأن يقول: هذا مستعمل فيما وضع له ، وذاك مستعمل في غير ما وضع له ، ويقوم مقام الحَدِّ ذكر خاصة كل واحد منهما .

وأما الاستدلال : فمن وجوه ثلاثة :

الأول: أن يسبق المعنى إلى أفهام أهل اللغة عند سماع اللفظ بدون قرينة ، فيعلم بذلك أنه حقيقة فيه ، فإن كان لا يُفْهَمُ منه المعنى المراد إلا بالقرينة فهو المجاز .

الثاني: في صحَّة النفي للمعنى المجازي وعدم صِحَّته للمعنى الحقيقي في نفس الأمر.

الثالث: عدم اطراد المجاز: وهو أن لا يجوز استعماله في محلَّ مع وجود سبب الاستعمال المسوِّغ لاستعماله في محلَّ آخر كالتجوُّز بالنخلة للإنسان الطويل دون غيره مما فيه طول (٢) ، وليس الاطراد دليل الحقيقة ؛ فإن المجاز قد يَطَّرد كالأسد للشُّجاع ، وقد ذكروا غير هذه الوجوه وهي مُصَرَّحٌ بها في إرشاد الفحول (٣) .

#### حكم اللفظ قبل الاستعمال

الثامن: في أن اللفظ قبل الاستعمال لا يتَّصف بكونه حقيقة

<sup>(</sup>١) انظر : هذا الكلام بطوله في « المحصول » للرازي (١/ ق ١/ ٤٨٠) فقد لخَّصَه المؤلف منه .

<sup>(</sup>٢) أى أنه لا يستمر هذا المجاز باستعماله فى كل طويل حتى يُقال للحبل الطويل نخلة ، ويستمرُ ، بعكس الحقيقة فإنها تستمرُ وتَطَّردُ ، فإن كل ممتدُ فى نفسه يُسمى طويلاً .

انظر: «المحصول» (١/ ١/ ٤٨٣)، «الإبهاج» (١/ ٣٢٠)، «المستصفى» (١/ ٣٤٢)، «المستصفى» (١/ ٣٤٢)، «شرح الكوكب» (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) انظر : هذه الوجوه بالتفصيل في : «إرشاد الفحول» للشوكاني (١/ ١٠٤ – ١٠٥) .

ولا بكونه مجازًا ، لخروجه عن حَدِّ كل واحدٍ منهما (١) ، وقد اتَّفقوا على أن الحقيقة لا تستلزم المجاز ؛ لأن اللفظ قد يُستعمل فيما وُضع له ولا يُستعمل في غيره وهذا معلوم لكل عالم بلُغة العرب (٢) ، واختلفوا هل يستلزم المجاز الحقيقة (٣) أم لا ؟ بل يجوز أن يُستعمل اللفظ في غير ما وُضع له ، ولا يُستعمل فيما وُضع له أصلاً فقال جماعة (٤) : يستلزم ، وقال الجمهور : لا يستلزم .

### المشترك والجاز والترجيح بينهما

قلت: ولعل الصواب هو الأوّل <sup>(٥)</sup>.

التاسع : فى اللفظ إذا دار بين أن يكون مجازًا أو مشتركًا هل يُرَجَّح المجاز على الاشتراك أو الاشتراك على المجاز فرجَّحَ قوم الأوّل وآخرون الثانى .

### والحق : أن الحَمْل على المجاز أولى (٦) من الحَمْل على الاشتراك

<sup>(</sup>۱) انظر : هذا الاتفاق المشار إليه في «فواتح الرحموت» (۲۰۸/۱) ، «البحر المحيط» (۲۲۰/۲) ، «إرشاد الفحول» (۱/۲۰/۱) .

<sup>(</sup>۲) فالحقيقة قد يكون لها مجاز كالبحر فى الرجل الجواد لاستيجازه فى الجرى ، وحقيقته فى المال الكثير ، وقد لا يكون لها مجاز كالخبز والفرس . انظر : تفصيل المقام فى : «شرح اللَّمع» (۱/ ۱۲۶) ، « فواتح الرحموت » (۱/ ۲۰۸) ، « نزهة الخاطر بشرح روضة الناظر » (۱/ ۲۰) ، « البحر المحيط » (۲/ ۲۲۳) .

 <sup>(</sup>٣) بمعنى أنه هل يُشترط في استعمال اللفظ في غير موضوعه أن تكون الحقيقة قد وجدت واستُعملت في ذلك المعنى أو لا؟ . أفاده الزركشي في «البحر المحيط» (٢٢٣/١) .

<sup>(</sup>٤) وإليه ذهب الشيرازى ، والباقلانى ، والرازى وابن السمعانى ورجحه الزركشى . انظر : تفصيل ما قاله فى «اللَّمع» ص ١٠ ، «روضة الناظر» (٢٠/١) ، «المحصول» (١/ ق ١/٤٧٧) ، «البحر المحيط» (٢/٣٢٢) .

<sup>(</sup>٥) وهو الذي مال إليه الشوكاني في «إرشاد الفحول» (١٠٧/١) .

<sup>(</sup>٦) وهو الذي اختاره الرازي والبيضاوي ، والسبكي ، وابن الحاجب ، والزركشي ، وغيرهم . انظر : تفصيل المسألة في «المحصول» (١/ ١/ ٤٩٢) «الإبهاج» (١/ ٣٣٦) ، «نهاية السول» (١/ ٣٨٥) ، «شرح البدخشي» (١/ ٣٩٣) ، «إرشاد الفحول» (١/ ١٠٨) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٤٤) .

لغلبة المجاز بلا خلاف ، والحمل على الأعَمِّ الأغلب دون القليل النادر مُتَعَيِّن ، والتعارض الحاصل بين أحوال الألفاظ لا يَخْتَصُّ بالتعارض بين المشترك والمجاز ، وإذا وقع بينهما فالمجاز أولى من الاشتراك .

وإذا وقع بين الاشتراك والنقل (١) فقيل: إن النقل أولى ، وقيل: الاشتراك (٢) أولى وهو الصواب ، وإذا وقع بين الاشتراك والإضمار (٣) فقيل: إن الاشتراك أولى والصواب أن الإضمار أولى (٤) ، وإذا وقع بين الاشتراك والتخصيص (٥) فقيل: التخصيص أولى ، وإذا وقع بين النقل والمجاز فقيل: المجاز أولى (٦) ، وإذا وقع بين النقل والتخصيص ، فقيل: التخصيص أولى ، وإذا وقع بين المجاز والإضمار فقيل: هما سواء ، وقيل: المجاز أولى (٧) ، وإذا وقع بين المجاز والإضمار فقيل: هما سواء ، وقيل: المجاز أولى (٧) ، وإذا وقع بين المجاز والتخصيص فالتخصيص أولى (٩) .

### الجمع بين الحقيقة والمجاز

العاشر: في الجمع بين الحقيقة والمجاز: ذهب جمهور أهل العربية وجميع الحنفية والمحقّقون من الشافعية وجَمْعٌ من المعتزلة إلى أنه لا يُستعمل

<sup>(</sup>١) النقل: غلبة استعمال اللفظ في معنى حتى يصير أشهر فيه من غيره أو جعله اسمًا لمعنى بعد أن كان اسمًا لغيره. انظر: «نفائس الأصول» (١/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>۲) انظر : تفصيل هذه المسألة في «نفائس الأصول» (۱/٥٤٠) ، «المحصول» (۱/ ق ۱/٤٨٩) ، «نهاية السول» (۱/٣٨٣) ، «شرح البدخشي» (۹۳/۱) .

<sup>(</sup>٣) الإضمار: قال القراف: المراد به هنا: إسرار كلمة فأكثر، أو جملة فأكثر على حسب ما يقتضيه حال ذلك الكلام. انظر: «نفائس الأصول» (١/٥٣٧).

<sup>(</sup>٤) واختاره الرازى ، والبيضاوى ، والشوكانى وغيرهم . انظر : المصادر السابقة مع «إرشاد الفحول» (١١١/١) .

 <sup>(</sup>٥) التخصيص: هو إخراج بعض ما يتناوله اللفظ العام ، أو ما يقوم مقامه قبل تقرر
 حُكمه . انظر : «نفائس الأصول » (١/ ٥٣٧) .

 <sup>(</sup>٦) ، (٧) ، (٨) ، (٩) انظر : تفصيل ما رجَّحه المصنف في هذه المسائل تبعًا لأئمة الأصوليين في «نفائس الأصول» (١/١/٤٥ - ٥٠٢) ، «المحصول» (١/١/٤٨٩ - ٥٠٢) ، «منهاج العقول» (١/١/٣٨) ، «حاشية العطَّار على جمع الجوامع» (٤٠٨/١) .

اللفظ في المعنى الحقيقي والمجازى (١) حال كونهما مقصودين بالحُكْم بأن يُراد كل واحد منهما .

وأجاز ذلك بعض الشافعية والمعتزلة مُطْلقًا، إلا أن لا يمكن الجمع بينهما كافعل أمرًا وتهديدًا ، فإن الأمر طلب الفعل ، والتهديد يقتضى الترك فلا يجتمعان معًا .

وقال الغزالى وأبو الحسين: إنه يصحُّ استعماله فيهما عقلاً لا لُغَةً إلا في غير المفرد – كالمثنى والمجموع – فيصحُّ استعماله فيهما لُغة لتضمُّنِه المتعدَّد كقولهم: القلم أحد اللَّسانين، ورجَّح هذا التفصيل ابن الهُمَام (٢) وهو قوى ؛ لأنه قد وجد المقتضى، وفقد المانع فلا يمتنع عقلاً إرادة غير المعنى الحقيقى مع المعنى الحقيقى بالمتعدد.

والحق: امتناع الجمع بينهما (٣) لتبادُر المعنى الحقيقى من اللفظ من غير أن يُشاركه غيره فى التبادر عند الإطلاق وهذا بمجرده يمنع من إرادة غير الحقيقى .

واختلفوا: هل يجوز استعمال اللفظ فى معنييه أو معانيه المجازية ، فذهب المحققون إلى منعه وهو الحق ؛ لأن قرينة كل مجاز تنافى إرادة غيره من المجازات .

<sup>(</sup>۱) معنى ذلك أن الخطاب الذى له حقيقة ومجاز ، وموجب المجاز ثابت فى بعض الصُّور ، هل يستلزم أن لا يحمل ذلك الخطاب على الحقيقة ، وأن لا يُستعمل اللفظ فى حقيقته ومجازه ؟ مثال ذلك : لفظ الملامسة حقيقة فى الجسِّ باليد ، وهو مجاز فى الوقاع ، وقد ثبت موجب المجاز فى قوله تعالى : ﴿ أَوْ لَنَمَسَّتُمُ اللِسَاءَ ﴾ (المائدة : ٦) ، فثبوت موجب المجاز فى هذه الصورة ، يمنع على رأى الجمهور - مع إجراء الخطاب على حقيقته فى النقض بمجرد اللَّمس باليد . انظر : التفصيل فى «البحر المحيط» للزركشى » (٢/١٤٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر: «التحرير في أصول الفقه » لابن الهمام ص ٦٤ ، « المستصفى » للغزالي (١/ ٣٦١) . (٣) انظر هذا الترجيح وأدلته مفصّلة في : « نفائس الأصول » (١/ ٥٢١ – ٥٢٤) ، « البحر المحيط » (١/ ق ١/ ١٤٧ – ١٤٨) ، « شرح البدخشي » (١/ ٣٨١) ، « نهاية السول » (١/ ٣٨٠) ، « ارشاد الفحول » للشوكاني (١/ ١١٣) .

رَفْعُ معبر (لرَّحِن الْفِرْق (سِکنتر) (لفِرْرُ) (الفِرْدُوك كِسِي www.moswarat.com

### الِفَهَطِينِ الْهِوَايْغِ

### في مسائل الحروف

قد ذكر جماعة من أهل الأصول في المبادئ مباحث في بعض الحروف التي ربما يحتاج إليها الأصولي وهي مدوّنة في فن علم الإعراب مبينة بيانًا تامًّا فلا حاجة لنا إلى التطويل في بيانها ، ولكن نشير إليها على سبيل الاختصار . فنقول منها :

### حرف [ الواو ]

وهى لمطلق الجمع أو للمعية أو للترتيب ، فذهب إلى الأوّل جمهور النُحاة والأصوليين والفُقهاء .

قال أبوعلى الفارسى (١) : أجمع نُحاة البصرة والكوفة على أنها للجمع المطلق ، وذكر سيبويه (٢) في سبعة عشر موضعًا من كتابه أنها للجمع المطلق وهو الحق (٣) ، وذهب إلى الثاني ابن مالك (٤) ، وذهب

 <sup>(</sup>١) الحسن بن أحمد بن عبد الغفار الفارسى ، أبو على ، إمام جليل من أثمة اللّغة في عصره ،
 وهو مقرئ ، نحويٌ ، فقية ، توفي سنة ٣٧٧ هـ .

انظر : «الشذرات » (٣/ ٨٨) ، «إنباه الرواة » (١/ ٢٧٣) .

<sup>(</sup>٢) عمرو بن عثمان بن قنبر ، أبو بشر سيبويه (ومعناه بالفارسية : راثحة التفاح) ، إمام جليل من كبار فطاحل اللُّغة والنحو ، توفّى سنة ١٨٠ هـ .

انظر : «إنباه الرواة» (٢/ ٣٤٦) ، «وفيات الأعيان» (١/ ٤٨٧) .

<sup>(</sup>٣) وهو ما رجَّحَهُ الرازى والآمدى وابن الحاجب والمبرد وغيرهم . انظر : تفصيل ذلك فى «التمهيد فى أصول الفقه» (١/ ٩٩) ، «المحصول» (١/ ق ١/ ٥٠٧) ، «الإبهاج» (١/ ٣٣٨) ، «أصول السرخسى» (١/ ٢٠٠) ، «جمع الجوامع بحاشية العطَّار» (١/ ٤٦١) ، «شرح الكوكب للنير» (١/ ٢٢٩) ، «المستصفى» (٢/ ٣٩٧) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٥٤) .

<sup>(</sup>٤) محمد بن عبداللَّه بن مالك الطائي الأندلسي ، فقية لُغُويٌّ ، نَحْويٌّ ، مقريٌّ ، =

إلى الثالث الفراء (١) وثعلب (٢) وأبو عُبيدة (٣) ، وروى هذا عن الشافعي (٤) ، ونسب ذلك إلى أبى حنيفة (٥) ، والثاني إلى صاحبيه (٦) .

ولم يأت القائلون بإفادة الواو للترتيب بشيء يصلُح للاستدلال به ويستدعى الجواب عنه وتنفرد الواو عن سائر أحرف العطف بخمسة عشر حُكْمًا وتستعار للحال .

#### حرف [الفاء]

ومنها: الفاء للتعقيب (٧) بإجماع أهْلِ اللُّغة وهي في كل شيء

= له: الألفية في النحو، والكافية الشافية. توفّي سنة ٦٧٢ ه.

انظر: «طبقات السبكي» (٧٨/٥) ، «طبقات القراء (١٨٠/٢) .

(۱) يحيى بن زياد بن عبدالله بن منظور الأسلمي المعروف بالفرَّاء ، لُغَوِيٌّ ، مُفَسِّرٌ ، نُخُويٌ ، مُفَسِّرٌ ، نُخُويٌ ، توفي سنة ۲۰۷ هـ . له : معانى القرآن ، إعراب القرآن .

انظر : «تذكرة الحُفَّاظ» (١/ ٣٣٨) ، «هدية العارفين» (٢/ ٥١٤) .

(٢) سبقت ترجمته .

(٣) معمَّر بن المثنى البصرى ، أبو عُبَيدة ، من أئمة العلم باللغة والأدب والتفسير ، له : معانى القرآن ، توفَّى سنة ٢٠٩ هـ .

انظر : «تهذيب الأسماء» (٢/ ٢٦٠) ، «وفيات الأعيان» (٢/ ١٣٨) .

(٤) نِسْبَةُ هذا القول إلى الشافعي لا تصحُ ، وقد جزم بذلك السمعاني ، وأبو منصور البغدادي وقال : معاذ الله أن يَصحَ عن الشافعي أنها للترتيب ، وإنما هي عنده لمطلق الجمع . قلت : وقد صرَّح بذلك في « الأُمُ » . انظر : منه (١/ ٣٠) ، وراجع «قواطع الأدلة » ص ٦٥ ، «نهاية السول » (١/ ٣٩٧) ، « البحر المحيط » (٢٥٦/٢) ، « التبصرة » ص ٢٣٢ .

(٥) النُّعمان بن ثابت ، أبو حنيفة ، أحد الأئمة الأربعة ، قال الشافعى : من أراد أن يتبحَّر في الفقه فهو عيالٌ على أبى حنيفة ، توفَّ سنة ١٥٠ هـ .

انظر: «تاج التراجم» (٤٨) ، «طبقات الفقهاء» (٨٧) ، «تهذيب الأسماء» (٢/٦/٢) .

(٦) وهما محمد بن الحسن الشيباني ، وأبو يوسف ، والصحيح أن الواو عندهم للجمع ، وللعطف ، وبذلك هم يتفقون مع قول الجمهور .

انظر : «أصول السرخسي» (١/ ٢٠٠) ، «فواتح الرحموت» (٢/٨/١) ، «تيسير التحرير» (٢/ ٦٤) ، «تقرير التحرير» (٩٢/٢) ، «التلقيح» ص ١١٦ .

(٧) مقتضاها التعقيب والترتيب من غير تراخ عند الجمهور .

انظر : «البحر المحيط» (٢/ ٢٦٢) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/ ٣٤٨) ، «البرهان» =

بِحَسْبِهِ ، وإذا وردت لغير تعقيب فذلك لدليل آخر يقترن معناه بمعناها وهي للترتيب بلا مُهلة ولو في الذِّكْر ، وهو نوعان : معنوى : كما في قام زيد فعمرو ، وذِكْرى : وهو عطف مُفَصَّل على مُجْمَل نحو : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبُهُم فَقَالَ رَبِ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ (١) .

وللسَّببية وذلك غالب في العاطفة جُملة نحو: ﴿ فَوَكَزَوُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ (٢) أي مات ، أو صفة نحو: ﴿ لَآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّن زَقُومٍ ﴿ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ (٣) .

### حرف[ثم]

ومنها ثُم بالضَّمِّ، ويُقال فيها : فُمَّ حرف عطف للتراخي في الوجود (٤) وجاء لتراخي المنزلة ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ثُمُّ الْهَدَى ، فإن مرتبة الاستقامة أعلى إذْ هي أشقُّ ، والتراخي يرجع إلى التكلُّم عند أبي حنيفة وإلى الحُكْم عندهما وللترتيب خلافًا للعبادي (٦) .

<sup>= (</sup>١٨٤/١) ، «المحصول» (١/١/١/٥) ، «الأحكام» (١/٢٩) ، «شرح الكوكب» (٢٣٣/١) ، «التلقيح شرح الكوكب» من ٢١٤ ، «التميد» ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>۲۳۳/۱) ، «التلقيح بشرح التنقيح» ص ١٦٣ ، «التمهيد» ص ٢١٤ . (١) سورة هود ، الآية : ٤٥ . (٢) سورة القصص ، الآية : ١٥ .

 <sup>(</sup>٣) سورة الواقعة ، الآيات : ٥٢ – ٥٤ .

<sup>(</sup>۱) سوره الواقعة ، الآيات : ٥١ – ٥٥ . (٤) انظر : بالتفصيل « التمهيد » للأسنوى ص ٢١٦ ، ٢١٧ ، « البحر المحيط » (٢/ ٣٢٠) ،

<sup>«</sup> فواتح الرحموت » (١/ ٢٣٤) ، « شرح الكوكب » (١/ ٢٣٧) ، « البرهان » (١/ ١٨٤) ، « المعتمد » (١/ ٣٩/١) . « المعتمد » (١/ ٣٩/١) .

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية : ٨٢ .

 <sup>(</sup>٦) أبو الحسن بن أبى عاصم العبادى الشافعى ، أحد فُقهاء الشافعية القُدَماء ، توفّى سنة
 ٤٩٥ هـ . كذا في «تهذيب الأسماء» للنووى (٢١٤/٢) .

<sup>•</sup> فائدة: قوله (خِلافًا للعبادى) حيث نقل بعضهم عنه أن (ثم) كالواو فى اقتضاء الجمع. قال الزركشى: وهذا غلط عليه ، وإنما قال العبادى ذلك فيما إذا قال القاتل: وقفت على أولادى ، ثم أولاد أولادى بطنًا بعد بطن أثمها للجمع ، ووجهه أن بطنًا بعد بطن عنده للجمع لا للترتيب ، والكلام بآخره ، فالجمع من هذه الحيثية لا من جهة (ثم) كذا فى «البحر المحيط» (٢/ ٣٢٠).

### حرف[بل]

ومنها: بل للعطف والإضراب (۱) عما قبله بصرف الحُكُم إلى ما بعده ، وجعله كالمسكوت عنه ومع كلمة لا نص فى النفى ، وقد يُستعمل للترقى ، وقيل للإضراب عما قبله بإبطاله ، كقوله تعالى : ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ (٢) وقد تكون للإفاضة فى كلام آخر من غير إبطال كقوله تعالى : ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ (٣) .

وادَّعى ابن مالك <sup>(٤)</sup> حَصْرَ (بَلْ) فى كلام الله تعالى على هذا المعنى وفى «التلويح» (٥) أيضًا تصريح به ولكن الحق أنه قد جاء فيه لإبطال ما وقع فى كلام غيره كثيرًا .

وصحَّح ابن هشام (٦) أن (بَلْ) فى الجُمَل ليست عاطفة بل ابتدائية (٧) وقد تكون بمعنى (إن) كما فى قوله تعالى : ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقٍ ﴾ (٨) ، قد تكون بمعنى (هل) كقوله عز وجل ﴿ بَلِ اَذَرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةً ﴾ (٩) .

<sup>(</sup>١) انظر: تفصيل ما ذكره المصنّف في «فواتح الرحموت» (٢٣٦/١) ، «شرح الكوكب المنير» (١/ ٢٣٦) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ١٠٩ ، «المحلّى على جمع الجوامع» (١/ ٣٤٣) ، «قواطع الأدلة» ص ٦٩ ، «البحر المحيط» (٢/ ٣٠١) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء ، الآية : ٢٦ . (٣) سورة الأعلى ، الآية : ١٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر : كلام أثمة اللغة على (بل) في « الصاحبي في فقه اللغة » لابن فارس ص ١٤٥ - ١٤٦ « « شرح حروف المعاني » للمالقي ص ١٥٣ – ١٥٤ ، « مغنى اللبيب » لابن هشام (١/ ١١٩) .

<sup>(</sup>٥) الكتاب بعنوان «التلويج فى كشف حقائق التنقيح» للعلامة مسعود بن عمر التفتازانى الشافعى ، المتوفى سنة ٧٩٧ هـ ، وأصل التنقيح هو «تنقيح الأصول» لصدر الشريعة عبيد الله بن مسعود البخارى الحنفى المتوفى سنة ٧٤٧ هـ ، انظر : «كشف الظنون» (٢/٢) .

<sup>(</sup>٦) عبداللَّه بن يوسف بن أحمد بن هشام الأنصارى ، الإمام ، الفقيه ، النحوى ، المقرئ . له : شذور الذهب ، مغنى اللبيب ، توفَّ سنة ٧٦١ ه . انظر : «بغية الوعاة ، (٦٩/٢) .

<sup>(</sup>٧) انظر : كلامه مُفَصَّلًا في «مغنى اللبيب» (١/١١٩) وما بعدها .

<sup>(</sup>A) سورة (ص) ، الآية ٢ .

<sup>(</sup>٩) سورة النمل ، الآية : ٦٦ .

رَفْحُ مجب (الرَّحِنِ الْلَجِثَّرِيَ (أَسِلَتِ (الأَمْرُ الْإِمْرِ وَكِرِي www.moswarat.com

### حرف [ككن ]

ومنها: لكن للاستدراك (١) خفيفة وثقيلة ، ولكن يجب في المفرد أن تكون بعد النفى (٢) ، وفي الجملة اختلاف ما قبلها وما بعدها إثباتًا ونفيًا ولو معنّى ، وقد تجيء للتأكيد في نحو قوله :

ولو طَارَ ذُو حَافِرٍ قِبَلَهَا لَطَارَتْ ولَكِنَّهُ لَمْ يَطِرُ<sup>(٣)</sup> وبدونها والخفيفة تستعمل بالواو نحو: ﴿ وَلَكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup> وبدونها نحو قوله: لَكِنْ وقائعه في الحرب تنتظر.

### حرف [ أو ]

ومنها: أو ، ذكر لها المُتَأَخِّرون معانى انتهت إلى اثنى عشر (٥):

أحدها: إبهام، وهـو إخفاء المتكلّم مراده على السامع، قال الله تعالى : ﴿ وَإِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (٦) .

الثاني : التخيير ، وتقع بعد الطلب نحو « كن عالمًا أو مُتَعَلِّمًا » (٧)

<sup>(</sup>۱) معنى الاستدراك: أن تَنْسِبَ لما بعدها حُكْمًا نخالفًا لحكم ما قبلها ، ولذلك لابُدَّ أن يتقدَّمها كلامٌ مناقض لما بعدها . انظر : "شرح الكوكب المنير » (٢٦٦/١) ، "رصف المبانى » ص ٢٧٤ ، "مغنى اللبيب » (٣٢٣) ، "البحر المحيط » (٢/ ٣٠٥) ، " فواتح الرحموت » (١/ ٢٣٧) «كشف الأسرار » (١/ ١٣٩) .

 <sup>(</sup>۲) بمعنى أنه إذا عُطِفَ بها مفردٌ وهو لا يحتمل النفى فيجب أن يكون ما قبلها منفيًّا لتحصُل المغايرة مثل (ما جاءني زيد لَكِن عمرو) انظر : «البحر المحيط» (۲/ ۳۰۵) .

<sup>(</sup>٣) البيت للحماسى ، انظره فى «ديوان الحماسة» (١/ ٢١٥) ، «روح المعانى» (١/ ١٧٨) المراجع . (٤) سورة الزخرف ، الآية : ٧٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر: تفصيل ما سيذكره المصنّف في «البرهان» للجويني (١٤١/١) ، «شرح الكوكب» (١٤١/١) ، «المحلّ على الكوكب» (٢٣٨/١) ، «القواطع» ص ٦٨ ، «فواتح الرحوت» (٢٨/١) ، «المحلّ على جمع الجوامع» (٢/ ٣٣٦) ، «البحر المحيط» (٢٧٨/٢) ، «التمهيد» للكلوذاني (١١٠/١) . (٦) سورة سبأ ، الآية : ٢٤ .

 <sup>(</sup>٧) ضعيف: ذكره في «كشف الحفا» (٢/ ٢٣٢) وبهذا اللفظ، وقال أصله: أغْدُ عَالِمًا أو مُتَعَلِّمًا ولا تكن الثالثة فتهلك. وهو عند الطبراني في «الصغير» (٩/٢) عن أبي بكرة فظيله، وضعّفه العراقي. انظر: «كشف الحقا» (١٤٨/١)، «الإتحاف» (٨/٣٧).

وقال قوم: ما يمتنع فيه الجمع نحو تزوّج هندًا أو أختها .

الثالث: وقوع الشك من قِبَلِ المتكلِّم نحو قوله تعالى: ﴿ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ (١) .

الرابع : الجمع المطلق كالواو وهو مذهب الجرمي (٢) وأهل الكوفة .

الخامس: التقسيم: نحو: الاسم إمَّا معرب أو مبنى .

السادس: الإباحة: وهي ما يقع الطلب بعدها نحو: جالس المحدثين أو المفسرين، وأكثر ورودها للإباحة في التشبيه نحو: ﴿ فَهِيَ كُالْخِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسُوةً ﴾ (٣) ذكره ابن مالك.

السابع: الإضراب: كَبَلْ: ويُشترط فى ذلك عند سيبويه إعادة العامل، وتقدَّم نَهى أو نَفْى، وقال الكوفيون وغيرهم: تأتى للإضراب مُطْلقًا، وأو فى قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْنَةِ أَلْفٍ أَوْ يَرْبِدُونَ ﴾ (٤) بمعنى بل وهو قول الفراء (٥)، وقال بعضهم: بمعنى الواو وفيها أقوال للبصريين.

الثامن: التقريب: نحو ما أدرى أَسَلَّمَ أَوْ وَدَّعَ قاله الحريرى (٦) . التاسع: الشرطية: نحو الأضربَنَّهُ عَاشَ أَوْ مَاتَ: أَى إِنْ عاش أو

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٢) صالَح بن إسحاق أبو عمر الجَرْمَى البصرى ، فقية ، عالمٌ بالنحو واللغة ، مُحَدَّث من أهل البصرة ، له : العروض ، المختصر في النحو ، توفّى سنة ٢٢٥ هـ ،

انظر : «إنباه الرواة» (٢/ ٨٠) ، «بغية الوعاة» (٢/ ٩) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات ، الآية : ١٤٧ .

<sup>(</sup>٥) انظر : كلام الفراء وما بعده فى «تفسير القرطبى » (١٥/ ١٣٢) .

<sup>(</sup>٦) القاسم بن على بن محمد الحريرى ، الشافعى ، الإمام ، الأديب ، النحويُّ ، اللَّغوى . من آثاره : المقامات ، دُرَّة الغوَّاص . توفَّى سنة ٥١٦ هـ ، . انظر : «بغية الوعاة» (٢٥٧/٢) ، «وفيات الأعيان» (١/ ٥٣٠) .

مات بعد الضرب قاله ابن الشَّجَري (١)

العاشر: أن تكون بمعنى إلى نحو الألزمنَّكَ أو تُعْطِيَنِي حَقِّى . الحادي عشر: أن تكون للاستثناء كقوله:

وكنت إذا غمزت قناةً قوم كسرت كعوبها أو تستقيما (٢)

الثانى عشر: التبعيض كما قى قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ تَهْتَدُواً ﴾ (٣) والضمير فى قالوا لليهود والنصارى، فاليهود قالوا للنصارى: كونوا هودًا، والنصارى قالوا لليهود: كونوا نصارى، فالتبعيض دَلَّ عليه، وقال أبو البقاء (٤) وقد تكون أو بمعنى ولا إذا دخلت بين نفيين كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ (٥).

والحق أن (أو) موضوعة لأحَدِ الشيئين أو الأشياء على ما ذهب إليه المتقدِّمون ، وأما بقية المعانى فمستفادة من قرائن المقام .

### حرف[حتى]

ومنها: حتى للغاية (٦) وتكون جارَّة ، وعاطفة ، وللتعليل ،

<sup>(</sup>۱) هبة الله بن على بن محمد البغدادى المعروف بابن الشجرى أديب لغوى ، نحوى عدُّث ، له : الأمالى ، شرح اللُّمع فى النحو ، توفى سنة ٥٤٢ه . انظر : «فوات الوفيات» عدُّث ، له : الأمالى ، شدرات الذهب» (١٣٢/٤) .

<sup>(</sup>٢) البيت لزياد الأعجم « لسان العرب » (٥/ ٣٨٩) ، « القاموس » (١/ ١٣٢٤) المراجع .

<sup>(</sup>٣) سُورة البقرة ، الآية : ١٣٥ .

<sup>(</sup>٤) عبد اللَّه بن الحسين العُكبرى البغدادى ، أبو البقاء الحنبلى ، فقية ، نحوى ، لُغُوى مقرى له : إعراب القرآن ، شرح المقامات . توفى سنة ٦١٦ ه .

انظر : «شذرات الذهب» (٥/ ٦٧) ، «إنباه الرواة» (٢/ ١١٦) .

<sup>(</sup>٥) سورة الإنسان ، الآية : ٢٤ .

<sup>(</sup>٦) انظر: تفصيل الكلام على (حتى) في «فواتح الرحموت» (١/ ٢٤٠) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/ ٣٤٥) ، «البحر المحيط» (٣١٨/٢) ، «البرهان» (١/ ١٤٥) ، «رصف المبانى» ص ١٨٠ ، «القواعد الأصولية» ص ١٤٣ ، «شرح الكوكب المنير» (٢٣٨/١) ، «قواطع الأدلة» ص ٧٢ .

وللاستثناء ، وزعم الشيخ شهاب الدين القرافي (١) أنه لا خلاف فى دخول ما بعد حتى (٢) ، وليس كذلك بل الخلاف فيها مشهور والاتّفاق إنما هو فى حتى العاطفة لا الخافضة ؛ لأن العاطفة بمنزلة الواو .

والأصل أنه إذا لم تكن قرينة مع حتى تَدُلُّ على دخول ما بعدها فيما قبلها كقوله:

أَلْقَى الصَّحيفَةَ كي يُخفف رَحْلَهُ والزَّادَ حَتَّى نَعْلَهُ أَلْقَاهَا (٣)

حُمل على الدخول (٤) ، ويُحكم في مثل ذلك لما بعد إلى بعدم الدخول على العكس حَمْلًا على الغالب في البابين .

### حرف [الباء]

ومنها: ا**لباءَ للإلصاق <sup>(٥)</sup>**: حقيقة ومجازًا والتعدية <sup>(٢)</sup> والاستعانة <sup>(٧)</sup>

<sup>(</sup>۱) أحمد بن إدريس القرافى المالكى ، شهاب الدين ، فقية أُصُولًى ، مُفَسِّرٌ ، له : الذخيرة فى الفقه ، شرح محصول الرازى ، توفى سنة ٦٨٤ هـ . انظر : "الديباج المذهب " (١/ ٢٣٦) ، "إيضاح المكنون " (١/ ٧٢) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «شرح تنقيح الفصول» للقرافي ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) البيت لأبى مروان النحوى من شواهد ابن هشام فى «قطر الندى» ص ٣٤٢ .

<sup>(</sup>٤) بمعنى أن المعطوف بحتى مباينًا لمتبوعه في الجنس ، موافقًا له في المعنى ، فتقدَّرُ بَعْضِيَّتُهُ

كقوله : (حتى نعله ) ومعناه ألقى ما يثقله حتى نعله . انظر : « شرح الكوكب المنير » (١/ ٢٣٩) .

 <sup>(</sup>٥) الإلصاق: أن يُضاف الفعل إلى الاسم ، وهو من تعليق الشيء بالشيء ، وهو نوعان حقيقى : نحو أمسكتُ الحبل بيدى ، ومجازًا نحو : مررت بزيد ، فإن المرور لم يلصق به ، وإنما ألصق بمكان يقرب مِنْ زيد .

انظر: «البحر المحيط» (٢٦٦/٢) ، «شرح الكوكب» (١/٢٦٧) .

 <sup>(</sup>٦) التعدية: وتُسَمَّى باءَ النقل ، وهى القائمة مقام الهمزة فى تصيير الفاعل مفعولاً نحو :
 قوله تعالى : ﴿ ذَهَبُ اللَّهُ مِنُورِهِمَ ﴾ (البقرة : ١٧) ، وأصله ذهب نُورُهُمْ .

انظر: «الكوكب المنير» (١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٧) الاستعانة : وهي الداخلة على آلة الفعل ونحوها نحو «كتبت بالقلم» و «قطعت بالسكين» .

انظر : «رصف المباني» ص ١٤٥ ، «شرح الكوكب» (٢٦٨/١) .

والسببية (١) والمصاحبة (٢) والظرفية (٣) والبدلية (٤) والمقابلة (٥) والمجاوزة (٢) والاستعلاء (٧) والقَسَم ، والغاية (٨) والتوكيد (٩) وكذا التبعيض (١٠) وفاقًا للأصمعي (١١) والفارسي وابن مالك وصاحب (القاموس» (١٢)

انظر : «شرح الكوكب» (٢٦٨/١) ، «البحر المحيط» (٢/٢٦٢) .

(٣) الظرفية : بمعنى « فى » للزمان نحو قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّكُو لَنَتُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ﴿ وَإِلَّالًا ﴾ (الصافات : ١٣٧ – ١٣٨) أى وفى الليـل ، وللمكان كقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدَّ نَصَرَّكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ ﴾ ( آل عمران : ١٢٣) . انظر : « شرح الكوكب » (٢٦٩/١) .

ُ (٤) البدلية : أن يجيء موضعها «بدل» نحو : قوله ﷺ «ما يسرني بها حُمُر النَّعَم» (رواه البخاري) أي بدلها . انظر : المصدر السابق .

(٥) المقابلة: وهي الداخلة على الأثمان والأعراض، نحو: «اشتريت الفرسَ بألف».

(٦) المجاوزة: أن تكون الباء بمعنى عن ، وتكثر بعد السؤال نحو قوله تعالى : ﴿ فَسَـٰتُلْ بِهِـ خَبِـــكُو ﴾ (الفرقان: ٥٩) المصدر السابق .

(٧) الاستعلاء: نحو قوله تعالى : ﴿ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارِ ﴾ ( آل عمران : ٧٥) أى على دينار . انظر : «البرهان» (١/٧٠/) ، «شرح الكوكب المنير» (٢/٠٧١) .

(٨) نحو قوله تعالى : ﴿ وَقَدَّ أَحْسَنَ بِنَ ﴾ ( يَوسف : ١٠٠) أي : إلى .

(٩) **التوكيد**: وهى الباء الزائدة ، وتكون مع الفاعل ، أو مع المفعول أو المبتدأ أو الخبر كقوله «بحسبك درهم» .

(١٠) التبعيض : وبه قال الكوفيون ومن ذكرهم المصنف كقوله تعالى : ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ ﴾ ( الإنسان : ٦ ) أي منها .

انظر : «شرح الكوكب» (١/ ٢٧١) ، «القواعد» لابن اللحام ص ١٤٠ .

(١١) عبد الملك بن قريب الأضمعي ، أبو سعيد ، الإمام ، اللغوى ، النحوى ، الأديب . له : الخيل ، اللغات . توفى سنة ٢١٦ ه .

انظر : "وفيات الأعيان» (١/ ٣٦٢) ، " إنباه الرواة » (٢/ ١٩٧) .

(۱۲) محمد بن يعقوب بن محمد الفيروزآبادى ، الشافعى ، الفقيه ، اللغوى ، الأديب ، صاحب القاموس المحيط . توفّى سنة ۸۱۷ ه .

انظر : "الضوء اللامع" (١٠/ ٧٩) ، "البدر الطالع " (٢٨/٢) .

<sup>(</sup>۱) السببية : نحو قوله تعالى : ﴿ فَكُلًّا أَخَذَنَا بِذَنْبِدِّهُ ﴾ (العنكبوت : ٤٠) ، وقد أدخل بعضهم باء الاستعانة في باءِ السببية . انظر : «شرح الكوكب» (٢٦٨/١) .

<sup>(</sup>٢) المُصَاحبة: وهي التي يصلُحُ في موضعها «مع» أو يُغنِي عنها وعن مصحوبها الحال نحو قوله: ﴿ فَدَ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ ﴾ (النساء: ١٧٠)، أي مع الحق، أو مُحِقًا.

وَفَّى عِب (الرَّحِلِيُّ (الْفِخَسِّيُّ (السِّلِيْرُ الْفِرْدِي (سِلِيْرُ الْفِرْدِي www.moswarat.com

### حرف [على]

ومنها: على تكون حرفًا واسمًا (١) وزعم بعضهم أنها لا تكون إلا اسمًا ونسَبوه لسيبويه، وعلى الحرفية لها تسعة معان:

أحدها: التعليل: كاللام كما فى قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلِتُكَيِّرُواْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُمْ ﴾ (٢) أى لهدايته إياكم .

الثانى: أن تكون للاستدراك والإضراب: كقولك « لا يدخل الجنة فلان لسوء صنيعه على أنَّهُ لا يَقْنَطُ من رحمةِ اللَّهِ».

الثالث: الاستعلاء: نحو: ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ شَحْمَلُونَ ﴾ (٣) وقد يكون الاستعلاء معنويًا نحو: ﴿ فَضَّلَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُوَلِهِمْ وَأَنفُسِمْ عَلَى الْقَعَدِينَ دَرَجَةً ﴾ (٤) .

الرابع: مرادفة: مع نحو: ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمٌّ ﴾ (٥) .

الخامس: أن تكون زائدة للتعويض كقوله:

إنَّ الكريم وأبيكَ يعتملُ إنْ لم يجِدْ يومًا على من يتَكلُ والأصل إنْ لم يجد من يتَكِل عليه .

السادس: مرادفة عن: كقوله:

إذا رَضِيَتْ عَلَىً بنو قُشيرٍ لعَمْرُ اللَّهِ أَعْجَبَنِي رِضَاهَا (١)

<sup>(</sup>۱) انظر هذه المعانى التى ذكرها فى «رصف المبانى» ص ٣٧١ ، «شرح الكوكب المنير» (١/ ٢٤٧) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢٤٣) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/ ٣٤٧) ، «البرهان» (١/ ٥٥) ، «التمهيد» للكلوذانى (١/ ١١٣) ، «أحكام الآمدى» (١/ ٩٥) ، «البحر المحيط» (٦/ ٢٦) ، «التلقيح» ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ١٨٥ . ﴿ ٣) سورة المؤمنون ، "الآية : ٢٢ .

 <sup>(</sup>٤) سورة النساء ، الآية : ٩٥ .
 (٥) سورة الرعد ، الآية : ٩٥ .

<sup>(</sup>٦) ذكره السيوطي في «شواهد المغني» (١/٤١٦) وعزاه إلى القُحيْف العقيلي .

السابع: مُرادفة في نحو: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْـلَةٍ ﴾ (١).

الثامن : مُوافقة : من نحو : ﴿ إِذَا ٱلْكَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ (٢) .

التاسع: مُوافقَة الباء نحو: ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰٓ أَن لَاۤ أَقُولَ ﴾ (٣) في قراءة أبتي (٤) بالباء (٥) .

قال أبو البقاء: وتُستعمل في معنى يُفهم منه كون ما بعدها شرطًا لما قبلها نحو قوله تعالى: ﴿ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لَا يُشْرِكُنَ بِٱللَّهِ ﴾ (٦) .

وقال السرخسى (٧) : إنها مجاز في الإلصاق ، حقيقة في الشرط ورجحه (٨) قال في « التحرير » (٩) مجاز فيهما ، وفي « التقرير » (١٠) حقيقة فيهما (١١) ، وعلى الاسمية تكون بمعنى فوق إذا دخلت عليها من كقوله :

<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية : ١٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين ، الآية : ٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ، الآية : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) هو أَبَىّ بن كعب بن قيس الأنصارى ، أبو المُنذر ، سيد القراء الصحابى الجليل ، الفقيه ، روى عن النبى ﷺ وعن عمر وأبى أيوب ، وأنس رضى الله عنهم ، توفى سنة ١٩ ه ، وقيل سنة ٣٢ ه . وقيل سنة ٣٢ ه في خلافة عثمان ﷺ .

انظر: «التهذيب» (١/١٨٧) ، «تهذيب الكمال» (١/٢٦٢) ، «أسد الغابة» (١/ ٤٩) .

 <sup>(</sup>٥) قرأها أُبئ والأعمش بالباء «بألاً أَقُولَ» ، قال القرطبي : و «علي» بمعنى الباء : أى
 حَقيقٌ بألا أقول ، كما تقول : رميت بالقوس ، وعلى القوس .

انظر : «تفسير القرطبي» (٧/٢٥٦) .

<sup>(</sup>٦) سورة الممتحنة ، الآية : ١٢ .

 <sup>(</sup>٧) محمد بن أجمد بن أبي بكر السرخسى ، شمس الأثمة ، الإمام ، الفقية ، الأصولى ،
 الحنفى . له : المبسوط ، الأصول . انظر : «معجم المؤلفين» (٣/٥٢) .

<sup>(</sup>A) انظر : كلامه بالتفصيل في «أصول السرخسي» (١/ ٢٢٢) .

<sup>(</sup>٩) يقصد كتاب «التحرير في أصول الفقه» لابن الهمام .

انظر : منه الموضع الذي أشار إليه في ص ٢٠٤ .

<sup>(</sup>۱۰) هو كتاب «التقرير والتحبير فى شرح التحرير» للإمام محمد بن محمد بن أمير الحاج الحنفى تلميذ ابن الهُمام شرح به كتاب شيخه . انظر : «كشف الظنون» (۱/ ۳۵۸) . (۱۱) انظر : كتاب «تيسير التحرير» (۲/ ۲۰۲) لمحمد أمين شاه الحنفى البخارى .

### غَدَتْ مِنْ عَلَيْهِ بَعْدَمَا تَمَّ ظِمْوَهَا (١)

### حرف[مِن]

ومنها : مِنْ تأتى على خمسة عشر وجهًا (٢) .

لابتداء الغاية (٣) : عند كثير من أئمة اللُّغة منهم المبرد (٤) .

وللتبعيض : نحو : ﴿ مِنْهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ ﴾ (٥) وهو مذهب فخر الإسلام (٦) وصاحب البديع (٧) وكثير من الفقهاء (٨) .

(٣) قوله: لابتداء الغاية إما فى المكان باتّفاق نحو قوله تعالى: ﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِمَبْدِهِ. لَيَلَا مِنَ الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ (الإسراء: ١)، أو فى (الزمان) عند الكوفيين والمبرد، وأبى حيان وصحّحه ابن مالك كما فى قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱليّلِ فَتَهَجَّدُ ﴾ (الإسراء: ٧٩).

انظر: «شرح الكوكب» (١/ ٢٤١).

(٤) محمد بن يزيد الأزدى البصرى ، المعروف بأبي العباس المُبرُد الإمام ، اللغوى ، النحوى المُفَسِّر ، المتوفّى سنة ٢٨٥ هـ ، له : إعراب القرآن ، المقتضب .

انظر : «وفيات الأعيان» (١/ ٤٤١) ، «إنباه الرواة» (٣/ ٢٤١) .

(٥) سورة البقرة ، الآية : ٣٥٣ .

(٦) هو : على بن محمد بن الحسين البزدوى الحنفى ، الإمام ، الفقيه ، الأصولى ، المُحَدِّث ، توفَى سنة ٤٨٢ هـ . له : كشف الأسرار فى أصول الفقه ، شرح الجامع فى الفقه . الفطر : «الجواهر المضية» (١/٣٧٢) ، «الفوائد البهية» ص ١٢٤ .

(۷) ذكره بهذا اللفظ الإمام الزركشي في « البحر المحيط » (۱/ ۸) ، وعزاه لابن السَّاعاتي وقال : وكان أعلم أهل زمانه بأصول الفقه . قلت : والتَّسمية الصحيحة للكتاب هي : بديع النظام الجامع بين كتابي البزدوى والأحكام » للإمام مظفر الدين أحمد بن على المعروف بابن السَّاعاتي البغدادي الحنفي المتوفى سنة ٦٩٤ هـ ، وهو في أصول الفقه . انظر : «كشف الظنون » (١/ ٢٣٥) .

(٨) انظر : كلام فُقَهاء الحنفية في المسألة في «كشف الأسرار » للبزدوي (٢/ ١٧٧) ، « فواتح الرحموت» (١/ ٢٤٤) ، « أصول الجصاص » (٢/ ٣٧) .

<sup>(</sup>١) صدر بيت ذكره السيوطى فى «شرح شواهد المغنى» (٢٦/١) ، وعزاه إلى مزاحم العقيلى وعَجُزُهُ : تَصِلُّ وَعَنْ قَيْض بِبَيْدَاءَ مَجْهَل .

<sup>(</sup>٢) انظر: تفصيل الكلام على (مِنْ) الجارَة في «رصف المباني» ص ٣٢٣ ، «فواتح الرحوت» (١٥ / ٢٤١) ، «القواعد» لابن اللحام ص ١٥٠ ، «شرح الكوكب» (١٤١/١) ، «أصول السرخسي» (٢٢٢/١) ، «البرهان» (١٤٣/١) ، «أحكام الآمدي» (١٩٤/١) ، «المحصول» (١/ ٢٢/١) ، «نفائس الأصول» (٢٢/٢) ، «المبحول» (٢/ ٢٧) ، «المبحول» (٢/ ٢٧) .

ولبيان الجِنس : وأكثر ورودها بعدما ومهما نحو : ﴿ مَّا يَفْتَجِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُتْسِكَ لَهَمَا ۖ ﴾ (١) ﴿ مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِـ مِنْ ءَايَةٍ ﴾ (٢) .

وللتعليل : نحو : ﴿ مِمَّا خَطِيَّكَ إِبْمُ أُغْرِقُوا ﴾ (٣) .

وللبدل : نحو : ﴿ أَرَضِيتُم وَالْحَكَوْةِ الدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ (١) وأنكرهُ قَوْمٌ .

ولمرادفة عن : نحو : ﴿ يَنَوَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلَذَا ﴾ (٥) . ولمرادفة الباء : نحو : ﴿ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيٍّ ﴾ (١) .

ولمرادفة في : نحو : ﴿ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ (٧) .

ولمرادفة عند : نحو : ﴿ لَن تُغَنِى عَنْهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلَآ أَوْلَدُهُم مِنَ ٱللَّهِ شَنَيًّا ﴾ (^^) قاله أبو عبيدة .

ولمرادفة ربما : كقول سيبويه : « وأعلم أنهم مما يحذفون كذا » قاله السيرافي (٩) .

ولمرادفة على : نحو : ﴿ وَنَصَرَّنَكُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ﴾ (١٠)

وللفصل : وتدخل على المتضادين نحو : ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِــَدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحُ ﴾ (١١) قاله ابن مالك وفيه ما فيه .

وللغاية : تقول رأيته من ذلك الموضع .

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية : ٢ . (٢) سورة الأعراف، الآية : ١٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة نوح ، الآية : ٢٥ . ﴿ ٤) سورة التوبة ، الآية : ٣٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء ، الآية : ٩٧ . (٦) سورة الشورى ، الآية : ٤٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة الجمعة ، إلآية : ٩ . (٨) سورة آل عمران ، الآية : ١٠ .

<sup>(</sup>٩) الحسن بن عبدالله بن المرزوبان ، المعروف بأبي سعيد السُيرَافِيّ ، العلامة ، النحوى اللغوى ، الفقيهُ ، الأديب . له : شرح سيبويه ، الوقف والابتداء . توفّى سنة ٣٦٨ هـ . انظر : «وفيات الأعيان» (٣١٠/١) ، «إنباه الرواة» (٣١٣/١) .

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنبياء، الآية : ٧٧ . (١١) سورة البقرة ، الآية : ٢٢٠ .

وللتنصيص : على العموم نحو : «ما جَاءنى مِنْ رجل » . ولتوكيد العموم : نحو : «ما جاءنى من أحَدِ » فإن أحدًا من صيغ العموم ، ورجع كل فريق باقى معانيها إلى ما ذهب إليه .

## حرف [ إلى ]

ومنها : إلى لها ستة معان (١) :

أحدها: انتهاء الغاية (٢) يعنى أنها تدلُّ على بلوغ آخر الشيء المتلبّس به الفعل لا ما زعمه بعض الناس من أن المراد بالانتهاء الآخر إذ لا معنى أنها تدلُّ على آخر الآخر والغاية زمانية ومكانية .

الثانى: أنها تُرادف اللام نحو: أحمد الله إليك: أي أنهى حمده إليك.

الثالث : موافقة في : ويمكن حمل قوله سبحانه : ﴿ لِيَجْمَعُنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْفِيْنُمَةِ ﴾ (٣) عليه قاله ابن مالك وأنكره ابن عصفور (٤) .

الرابع: المعية: وذلك إذا ضَمَّت شيئًا إلى شيء، وبه قال جماعة من البصريين، وهو قول أهل الكوفة في قوله تعالى ﴿ مَنْ أَنصَارِيّ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل ما ذكره المصنّف في (إلى) في: «المحصول» (١/١/٥٣٠)، «كشف الأسرار» (٢/١/١)، «شرح الكوكب» (٢٤٥/١)، «رصف المباني» (ص٨٠٠)، «القواعد» لابن اللحام ص ١٤٤، «البرهان» (ص ١٤٤٨)، «أصول الجصاص» (١/٧٣)، «التمهيد» للكلوذاني (١/٢٢)، «التلقيح بشرح التنقيح» ص ١٤٢، «قواطع الأدلة» (ص ٧١)، «البحر المحيط» (٣١٥/٢).

<sup>(</sup>٢) وذلك عند جمهور العلماء . راجع المصادر السابقة .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية : ٨٧ .

 <sup>(</sup>٤) على بن مؤمن بن محمد الإشبيلى ، المعروف بابن عصفور ، فقية ، نحوى لغوى ، أديب . من آثاره : شرح المقدمة في النحو ، شرح الجُمَل للزجاجي ، توفى سنة ٦٦٣ هـ .
 انظر : " فوات الوفيات " (٩٣/٢) ، "شذرات الذهب " (٥/ ٣٣٠) .

<sup>(</sup>٥) سورة الصف ، الآية : ١٤ .

الخامس : موافقة عند : كقوله : «أَشْهَى إِلَى من الرَّحِيقِ السَّلُسلِ (١) » (٢) .

السادس : موافقة من : كقوله : فلا يروى إلى ابن أحمرا (٣) : أي مني .

## حرف[ق]

ومنها: في لها عشرة معانٍ (٤) :

أحدها: الظرفية لاشتمال مجرورها على ما قبله اشتمالاً زمانيًا أو مكانيًا تحقيقًا أو تشبيهًا، والظرفية الزمانية والمكانية اجتمعتا في قوله تعالى: ﴿ اللّهَ ﴿ اللّهَ عَلَيْهِ مُ اللّهُ وَهُمْ مِنَ بَعْدِ غَلِيهِمْ سَيَغْلِمُونَ ﴿ اللّهَ فِي عَلِيهِمْ سِنِينَ ﴾ (٥) ، والمجازية: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ سَيَغْلِمُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ مَنَ التلويح » (١) أنها حقيقة في حَيْوةً ﴾ (٦) والدار في يده ، ويلوح من «التلويح» (٧) أنها حقيقة في

<sup>(</sup>١) السلسل: الماء العذب الصافى السهل إذا شُرِبَ تسلسل فى الحَلق. انظر: «لسان العرب» (١١/ ٣٤٤) «الفائق» (٤١٣/١).

<sup>(</sup>٢) شطرٌ من بيت قاله أبو كبير وأوله: أم لا سبيـــل إلى الـشـــباب وآخره . . .

انظر : «أدب الكاتب» (١/ ٤٠٢) ، «لسان العرب» (١١/ ٣٤٣) المراجع .

<sup>(</sup>٣) يُسقَّى فلا يُرْوَى إلىَّ ابْنُ أَخْمَرَا .

انظر : «أدب الكاتب» (٢/١) ، «لسان العرب» (١٦٧/١٥) .

<sup>(</sup>٤) انظر: معانى «في» واستعمالاتها فى «رصف المبانى» ص ٣٨٨ ، «القواعد» لابن اللحام ص ١٤٩ ، «المحلى على جمع الجوامع» (٣٤٨/١) ، «شرح الكوكب» (٢٥١/١) ، «البحر المحيط» (٢٩٦/٢) ، «التلقيح» ص ١٤٣ ، «أصول السرخسى» (٢٣٣/١) ، «التمهيد» للكلوذانى (١١٣/١) ، «أصول الجصاص» (١/٣٨) ، «قواطع الأدلة» ص ٧٧ ، «شرح البدخشى» (١/٥٠٤) ، «نهاية السول» (١/٢٠١) ، «شرح المكودى على الألفية» ص ٩٧ ، «التمهيد» للأسنوى ص ٢٢٥ .

 <sup>(</sup>٥) سورة الروم ، الآيات : (١ – ٤) . (٦) سورة البقرة ، الآية : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٧) « التَّلُويح شرح التنقيح » للعلامة سعد الدين مسعود بن عمر التَّفْتَازَانِيّ الشافعي ، المتوفى سنة ٧٤٧ ه. . وأصله هو « تنقيح الأصول » لعبيد الله صدر الشريعة الحنفي المتوفى سنة ٧٤٧ ه. . انظر : « كشف الظنون » (١/ ٤٩٦) .

مطلق الظرفية (١) فما في «المُسلَّم» (٢) أن نحو الدار في يده مجاز التزام لخلاف الأصل.

الشاني: التعليل نحو: ﴿ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِي لُمُتَّنِّنِي فِيدٍّ ﴾ (٣).

الثالث : الاستعلاء نحو : ﴿ وَلَأْصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُدُوعِ ٱلنَّخَلِ ﴾ (1) .

الرابع : المصاحبة نحو : ﴿ آدْخُلُواْ فِي أَمَرٍ ﴾ (٥) أي مع أمم وقوله تعالى : ﴿ فَخَرَجُ عَلَىٰ قَوْمِهِم فِي زِينَتِهِم ﴾ (٦) .

الخامس: مرادفة: الباء كقوله:

ويركبُ يومَ الروع مِنَّا فوارسٌ يصيرونَ في طعنِ الأباهر (٧) والكُلَى (٨)

السادس: مرادفة من : نحو قوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِم ﴿ ﴿ (٩) ذَكْرُه أَبُو الْبِقَاء .

السابع : المقايسة نحو : ﴿ فَمَا مَتَكُمُ ٱلْحَكَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِـرَةِ إِلَّا قَلِيــُلُ ﴾ (١٠) أي بالنسبة إلى الآخرة .

الثامن: مرادفة إلى نحو: ﴿ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفَوْهِهِمْ ﴾ (١١). التاسع : التوكيد : وهي الزائدة لغير تعويض أنشد الفارسي : أنا أبو سعدِ إذا الليلُ دَجَى يَخالُ في سوادِه يَرَنْدَجَا (١٣)

<sup>(</sup>١) انظر: كلام التَّفْتَازَانِي الذي لخصه الدَّرْكَانِي في " التلقيح شرح التنقيح " ص ١٤٣ - ١٤٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : "مُسَلَّم الثبوت" مع شرحه "فَوَاتِح الرَّحَمُوتِ" (١/ ٢٤٦ – ٢٤٧) .

 <sup>(</sup>٣) سورة يوسف ، الآية : ٣٢ .
 (٤) سورة طه ، الآية : ٢١ .
 (٥) سورة الأعراف ، الآية : ٣٨ .

<sup>(</sup>٧) الأباهر : جمع الأبْهَر : وهو عرق ، أو وريد في العنتي إذا قطع مات صاحبه . انظر : « القاموس » (١/ ٣٣١) .

<sup>(</sup>٨) قائل البيت هو زيد الخيل كما في كتاب أدب الكاتب (١/ ٤٠٠) المراجع .

<sup>(</sup>١٠) سورة التوبة ، الآية : ٣٧ . (٩) سورة النحل ، الآية : ٨٩ .

<sup>(</sup>١١) سورة إبراهيم ، الآية : ٩ .

<sup>(</sup>١٢) الْمَيْرَنْدَجُ : السُّواد يُسَوَّد به الخُفُّ ، أو هو الزَّاج يُسَوَّدُ به .

انظر: «لسان العرب» (٢/ ٢٨٤) ، «القاموس» (٤/ ٤٧٤).

العاشر: الزائدة للتعويض: كقوله: «ضربت فيمن رغبت» ضربت من رغبت فيه . أجازه ابن مالك .

وقال أبو البقاء: وتأتى في بمعنى عن نحو: ﴿ فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ ﴾ (١) وبمعنى عند كقوله تعالى ﴿ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ جَمِئَةٍ ﴾ (٢).

ومنها : مَنْ : تأتى على خمسة أوجه (٣) :

أحدها: أن تكون استفهامية نحو: ﴿ مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَّا ۗ ﴾ (٤). قال أبو البقاء: من لى بكذا أى من يتكفّل لى به .

الثاني: شرطية جازمة: نحو: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجِّزَ بِدِ ﴾ (٥).

الثالث : أن تكون اسمًا موصولاً : نحو : ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ ﴾ <sup>(٦)</sup> .

الرابع: أن تكون مثل ما لما لا يعقل نحو: ﴿ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَىٰ بَطْنِهِ عَلَيْهِ (٧).

الخامس: أن تكون نكرة موصوفة: ولهذا دخلت عليها رُبِّ في نحو قوله: رُبِّ من أنضجت غيظًا قلبه (٨) وقد وصفت بالنكرة في نحو: (مررت بمن معجب لك).

السورة الإسراء، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر : هذه الوجوه في « مَنْ » المفتوحة في : « جمع الجوامع بحاشية العطَّار » (١/ ٥٥٩) ، «تشنيف المسامع » للزركشي (١/ ٢٩٠) ، «المحلُّ على جَمع الجوامع» (٣٦٣) ، «البحر المحيط» (٣٠٢/٢) ، «البرهان» (١٤٦/١) ، «قواطع الأدلة» ص ٧١ .

 <sup>(</sup>٤) سورة يس ، الآية : ٥٢ .
 (٥) سورة النساء ، الآية : ١٥ .
 (٦) سورة الرعد ، الآية : ١٥ .

<sup>(</sup>٨) لسويد بن أبي كاهل وآخره : قد تمنَّى لي موتًا لم يُطَعْ .

انظر : «الأغاني» (١١٢/١٣) ، «جهرة الأمثال» (٢/ ٣٨٠) المراجع .

## حرف [ هل ]

ومنها: هل لطلب التصديق <sup>(۱)</sup> الإيجابي، لا للتصوَّر <sup>(۲)</sup> ولا للتصديق السَّلبي.

## حرف [كن]

ومنها: (لَنْ) (٣) حرف نفى ونصب واستقبال نحو: ﴿ لَن نَنَالُوا اللَّهِ عَنَى تُنفِقُوا مِمّا يُحِبُّونَ ﴾ (٤) ولا تفيد توكيد النفى ولا تأبيده خلافًا للزمخشرى (٥) وغيره من المعتزلة (٢) ولو كانت للتأبيد لم يقيد منفيها باليوم فى قوله جل شأنه: ﴿ فَلَنْ أُكِلَمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ (٧) ولكان ذكر الأبد فى قوله تعالى ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ﴾ (٨) الأبد فى قوله تعالى ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ﴾ (٨) ولكان وفاقًا تكرارًا ] (٩) والأصل عدمه وترد للدّعاء كما أتت له لذلك وفاقًا

<sup>(</sup>۱) التصديق : هو التصوَّر الذي معه حُكم ، وهو حصول صورة الشيء في الذهن مع الحُكم عليه بالنفي أو الإثبات . انظر : «كشَّاف التهانوي» (١/ ٤٥١) ، « دراسات في المنطق» ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) التَّصوُّر: هو حصول صورة الشيء في الذهن من غير حكم عليه بنفي أو إثبات ، وقد يُطلق بالاشتراك على العلم بمعنى الإدراك ، وعلى قسم من العلم المقابل للتصديق .

انظر: «كشَّاف التهانوي» (١/ ٤٥٥) ، «التَّعريفات» ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر : الكلام على (كَنْ) في « البحر المحيط » (٢/ ٢٩٨) ، « شرح ابن عقيل » (٢/ ٣١٥) ، « الإتقان » للسيوطي (١/ ٢٣٦) ، « تشنيف المسامع » (١/ ٢٨٤) .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران ، الآية : ٩٢ .

<sup>(</sup>٥) محمود بن عمر بن محمد الخوارزمى ، الزَّمَخْشَرِى ، أبو القاسم جار اللَّه ، لُغوى ، مُفَسِّر ، نحوى ، أديب ، على مذهب المعتزلة فى العقيدة ، توفى سنة ٥٣٨ هـ . له : الكشاف فى التفسير . انظر : «وفيات الأعيان» (٢/٧/٢) ، «تذكرة الحفَّاظ» (٢/٧٦) .

<sup>(</sup>٦) حيث ادعى الزَّمَخْشَــرى في «الكشَّاف» (٢/ ١٥١) أنها لتأبيد النفى كقوله تعـالى : ﴿ لَن يَخَلُقُواْ ذُكِابًا ﴾ ( الحج : ٧٣) ورد عليه العلماء ، قال ابن مالك : وحَمَلَهُ على ذلك اعتقاده في : ﴿ لَن تَرَكِني ﴾ ( الأعراف : ١٤٣) بأن الله لا يُرى في الآخرة على مذهب المعتزلة .

انظر : تفصيل الرد عليهم في «الإتقان» (٢/ ٢٣٥ – ٢٣٦) ، «روح المعاني» (٩/ ٥٦) ، «القرطبي» (٧/ ٢٧٨) ، «المحرر الوجيز» (٧/ ١٥٤) .

<sup>(</sup>٧) سورة مريم ، الآية : ٢٦ . (٨) سورة البقرة ، الآية : ٩٥ .

<sup>(</sup>٩) ما بين القوسين ساقط من الأصل وزدته من «الإتقان» للسيوطى (٢/ ٢٣٥) ، لأن المصنف استفاد هذا المبحث منه .

لابن عصفور والحُجَّة في قوله :

لَنْ تزالوُا كذلكم ثُم لازل مت لكم خالِدًا خلودَ الجِبَالِ (١) حرف [ما]

ومنها: ( ما ) (٢) ترد اسمية موصولة بمعنى الذى نحو : ﴿ مَا عِندُكُرُ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللَّهِ بَاقِ ﴾ (٣) .

ونكرة مؤوّلة: بمعنى شيء نحو مررت بما معجب لك أى بشيء معجب لك .

ومبالغة في الإخبار: عن أحد بالإكثار من فعل الكتابة نحو: إن زيدًا مما أن يكتب أى هو مخلوق من أمر الكتابة فما بمعنى شيء.

وقد تكون نكرة مضمنة معنى الحرف : أحدهما : الاستفهامية ومعناها أى شيء نحو قوله تعالى : ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ (٤) .

وقد تكون شرطية نحو : ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْـلَمْهُ ٱللَّهُ ﴾ (٥) .

وقد تكون زمانية نحو : ﴿ فَمَا اَسْتَقَامُوا لَكُمُ فَاَسْتَقِيمُواْ لَهُمُ ۚ ﴾ (٦) أى استقيموا لهم مدة استقامتهم لكم .

والحرفية : قد تكون نافية نحو : ﴿ مَا هَنْذَا بَثَرًا ﴾ (٧) .

ومصدرية زمانية وغير زمانية الأوّل كقوله تعالى : ﴿ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ

<sup>(</sup>١) ذكر البيت السُّبكي في «جمع الجوامع» بحاشية العطَّار (١/٤٥٧) ، وعزاه إليه .

<sup>(</sup>٢) انظر : استعمالاتِ «مَا» في «البرهان» (١/ ١٣٩) ، «البحر المحيط» (٣٠٣/٢) ،

 <sup>«</sup>جمع الجوامع بحاشية العطّار » (١/ ٤٥٧ - ٤٥٨) ، «المحلّ على جمع الجوامع » (١/ ٣٦١) ،
 « تشنيف المسامع » (١/ ٢٨٥) ، «التلقيح » ص ٦٨ ، «القواطع » ص ٧٦ ، «المنخول » ص ٨٩ ،
 « الإتقان » للسيوطي (٢/ ٢٤٢) .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ، الآية : ٩٦ . (٤) سورة طه ، الآية : ١٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ، الآية : ١٩٧ . (٦) سورة التوبة ، الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٧) سورة يوسف ، الآية : ٣١ .

وَٱلرَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيُّا ﴾ (١) أى مدة دوامى حيًّا، والثانى: نحو قوله تعالى: ﴿ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِـتُكُمْ ﴾ (٢) أى عزيز عليه عنتكم (٣).

وقد تكون زائدة: وهى نوعان (١٤): كافة ، وغير كافة ، وللأولى ثلاثة أقسام: الكافة عن عمل الرفع ، والكافة عن عمل النصب والرفع ، والكافة عن عمل الجر وتفصيله فى كتب النحو .

#### حرف [إذن]

ومنها: إذن قال سيبويه: للجواب والجزاء (٥) ، قال الشلوبين (٦) دائمًا ، وقال الفارسي: غالبًا .

## حرف [أي ]

ومنها : (أى) <sup>(٧)</sup> بالفتح والسكون : للتفسير ، ونداء القريب ، أو المتوسط [على] أقوال .

ومنها : أى  $^{(\Lambda)}$  بالتشديد للشرط والاستفهام وموصولة ودالة على معنى الكمال ووصلة لنداء ما فيه أل .

 <sup>(</sup>١) سورة مريم ، الآية : ٣١ .
 (٢) سورة التوبة ، الآية : ١٢٨ .

 <sup>(</sup>٣) عَنَتُكُمْ: العَنَتُ: الفساد، والإثم، والهلاك، ودخول المشقّة، ومعنى الآية فيه قولان: أحدهما: شديد عليه ما شقّ عليكم مروى عن ابن عباس رضى الله عنهما.
 الثانى: شديد عليه ما آثمكم.

انظر: «القاموس» (٣/ ٣٢٠)، «تفسير القرطبي» (٨/ ٣٠٢)، «زاد المسير» (٣/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «شرح ابن عقيل» (١/ ٢٦٠) ، «شرح المكودي على الألفية» ص ٤٠.

<sup>(</sup>٥) قال الزركشي في « البحر المحيط » (٢/ ٣١٨) : إذن : للجواب والجزاء ، تقول لمن قال: أنا أزورُك : إذن أكرمك ، وتأتي صِلَةً إذا كانت متوسِّطة .

<sup>(</sup>٦) عمر بن محمد بن عمر الأندلسى ، أبو على الأزدى الإشبيلى ، النحوى ، والشلوبين تعنى بلغة الأندلس : الأبيض الأشقر ، من كتبه : تعليق على سيبويه ، التوطئة فى النحو . توفى سنة ١٤٥ هـ . انظر : «إنباه الرواة» (٢/ ٣٣٢) ، «بغية الوعاة» (٢/ ٢٢٤) .

<sup>(</sup>٧) انظر : تفصيل الكلام عليها في «الإتقان في علوم القرآن» للسيوطي (٢/ ١٨٠) ، «البرهان» للجويني (١/ ١٤٥) .

<sup>(</sup>٨) انظر : «الإتقان» (٢/ ١٨١) ، «البرهان» للجويني (١٤٦/١) .

## حرف [ إذ ]

ومنها (إذْ) (١) اسم للماضى ظرفًا ، ومفعولاً به ، وبدلاً من المفعول ، ومضافًا إليها اسم زمان ، وللمستقبل فى الأَصَحِّ ، وتَرِدُ للتعليل حرفًا ، أو ظرفًا ، وللمفاجأة ، وفاقًا لسيبويه .

## حرف [ إذًا ]

ومنها: (إذًا) (٢) للمفاجأة (٣) حَرْفًا وفاقًا للأخفش (٤) وابن مالك، وقال المبرد وابن عصفور: ظرف مكان، والزمخشرى والزجّاج (٥) : ظرف زمان، وتَرِدُ ظَرْفًا للمستقبل مضمّنة معنى الشرط غالبًا ونَدَرَ مَجيئها للماضى والحال.

## حرف[بيد]

ومنها: بيد: ويقال مَيْد وهو اسم ملازم للإضافة إلى أن ، وصلتها واستعمالها مع (أن) هو المشهور ، وقد استعمل على خلاف ذلك (٦)

<sup>(</sup>١) انظر : معانى « إذْ » في « الإتقان » (٢/ ١٤٤) ، « البرهان » للزركشي (٤/ ٢٠٧) ، « المحلَّى على جمع الجوامع » (١/ ٣٣٩) ، « البحر المحيط » (٦/ ٢٠٣) ، « شرح الكوكب المنير » (١/ ٢٧٥) .

<sup>(</sup>٢) انظر : معانى (إِذَا) واستعمالاتها فى « البحر المحيط » (٢/٦٠٣) ، « الإتقان » (٢/١٤٧) - ١٤٧) ، « فواتح – ١٥٢) ، « شرح الكوكب » (١/ ٢٧٢) ، « جمع الجوامع بشرح المحلَّى » (١/ ٣٤١) ، « فواتح الرحموت » (١/ ٢٤٨) ، « البرهان » للجوينى (١/ ١٤٦) ، « حاشية العطَّار » (١/ ٤٤٠) .

<sup>(</sup>٣) قوله للمفاجأة: وهى التى يقع بعدها المبتدأ فَرْقًا بينها وبين الشرطية ؛ فإن الواقع بعدها الفعل ، قال ابن الحاجب: ومعنى المفاجأة حضور الشىء معك فى وصف من أوصافك الفعلية ، كنحو قولك: «خَرجتُ فإذًا الأسد» انظر: «شرح الكوكب» (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٤) سعيد بن مسعدة الأخفش البلخى، أحد أَثمة اللغة والنحو والتفسير ، له: معانى القرآن ، الأوسط فى النحو ، توفى سنة ٢١٥ هـ ، وقيل : سنة ٢٢١ هـ .

انظر : «إنباه الرواة» (٣٦/٢) ، «شذرات الذهب» (٣٦/٢) .

<sup>(</sup>٥) إبراهيم بن السّرى بن سهل ، أبو إسحاق الزَّجَاجَ ، أحد أثمة اللغة ، من قُدَماء أصحاب المَبرَّد ، توفى سنة ٣١١ هـ ، له : معانى القرآن ، مختصر النحو .

انظر : «مفتاح السعادة» (١/ ١٣٤) ، «بغية الوعاة» (١/ ٤١١) .

<sup>(</sup>٦) قوله « على خلاف ذلك » فيه نظر ، فإن غالب طرق الحديث عند البخاري كتاب الجمعة =

قوله صلَّى الله عليه وآله وسلم: «نحن الآخرون السابقون بَيْدَ كُلِّ أُمَّة أُوتُوا الكتاب من قَبْلِنَا » (١) .

ولها معنيان: أحدهما: غير (٢) يقال: إنه حَسَنُ الكتابة بَيْدَ أنه لا يعلم النحو، وبعضهم فسَّرها بعلى. والثانى: أن تكون بمعنى من أَجْلِ ومنه الحديث «بَيْدَ أَنِّى من قُريش » (٣).

## حرف [ رُبُّ ]

ومنها: رُبَّ للتكثير والتقليل (٤) ولا تختص بأحدهما خلافًا لزاعم ذلك وقد تحذف بعد الفاء كثيرًا ويبقى عملها ، وبعد الواو أكثر وبعد (بل) قليلاً ، وبدونهنَّ أقل ، وقد تُزاد التاء في آخرها فيقال : رُبَّت كما يُقال : ثُمَّتُ .

## حرف [ كي ]

ومنها : (كي) للتعليل وبمعنى أن المصدرية .

<sup>= (</sup>٨٧٦) (٨٩٦) ، وصلم كتاب الجمعة (٨٥٥) ، وأحمد (٢/ ٢٤٩ ، ٢٧٤ ، ٣١٢ ) ، والدارقطنى في «السنن» (٣١٢) ، كلهم من حديث أبى هريرة ﷺ مثبت بها : «بيد أن» و "بيد أنهم » ، ورواه البيهقى في «السنن» له : الطهارة (١/ ٢٩٨) من طريق الصحيحين ، وأسقط (أن) ، ولا يعول عليه ، لأن الأصول على إثباتها .

<sup>(</sup>١) انظر: التعليق السابق.

<sup>(</sup>٢) ذهب الخليل ، والكسائى أن «بَيْدَ» مثل «غير» وزنًا ومعنّى ورَجَّحَهُ ابن سيده ، ومال إليه القرطبى فى حديث أبى هريرة ﷺ المذكور ، وذهب الشافعى أن معنى «بيد» أى من أجل ، وقال الطيبى : هى للاستثناء ، وهو من باب تأكيد المدح بما يشبه الذم .

انظر : «فتح الباري» (۲/ ٤١٣) ، «شرح مسلم » للنووي (٦/ ١٤٢) .

<sup>(</sup>٣) الحديث بلفظ: «أنا أفصحُ العرب، بَيْد أنّى من قريش» قال السيوطى: أورده أصحاب الغرائب ولا يعلم من أخرجه ولا إسناده، وذكره ابن حجر، والعراقى بلفظ قريب منه وضَعَفاه. انظر: «مناهل الصفا في تخريج أحاديث الشفا» للسيوطى ص ١٢، «تلخيص الحبير» (٧/٤) ، «تخريج الإحياء» (٣/٧/٢) ، «كشف الخفا» (٢/١١) .

<sup>(</sup>٤) انظر: تفصيل معنى «رُبُ » في « البرهان » للزركشي (٤/ ٢٧٩) ، « الإتقان » (٢/ ١٩٦) .

## حرف [ كل ]

ومنها: (كل) (١) لاستغراق أفراد المُنكَّر والمُعَرَّف المجموع وأجزاء المفرد المُعَرَّف. مثال الأوّل: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ الْمُوَتِ ﴾ (٢). ومثال الثانى: ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَرُدًا ﴾ (٣) مثال الثالث: كل زيد حسن، فإذا قلت: أكلت كل رغيف لزيد كانت لعموم الأفراد، فإن أضفت الرغيف إلى زيد صارت لعموم أجزاء فرد واحد، وعند البيانيين إذا وقعت كل في حَيُّز النفى كان النفى موجهًا إلى الشُّمول خاصَّة، وأفاد بمفهومه ثبوت الفعل لبعض الأفراد نحو: ما جاء كل القوم، ولم آخذ كل الدراهم.

وإن وقع النفى فى خبرها اقتضى السَّلب عن كل فرد كقوله صلى الله عليه وآله وسلم : «كلُّ ذلكَ لم يَكُنُ » (نَهُ .

## حرف [ إن ]

ومنها: إنْ (٥) للتعليق بما هو على خَطَرِ الوجود أى مُتَرَدُد بين أن يكون ، وأن لا يكون ، وقد تقترن إنْ بلا النافية فيُظَنُّ أنها إلاَّ الاستثنائية نصو : ﴿ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيَ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (٢) .

وقد تكون **نافية** فتدخل على الجملة الاسمية نحو ﴿ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِى غُرُورٍ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) انظر في (كل): « البحر المحيط » (٢/ ٣١١) ، « الإتقان » (٢/ ٢١٩) ، « التلقيح » ص ٦٩ « التمهيد » للأسنوى ص ٥٥٨ ، « أصول السرخسي » (١/ ١٥٧) .

 <sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، الآية : ١٨٥ . (٣) سورة مريم ، الآية : ٩٥ .

<sup>(</sup>٤) صَحَيْع : رواه مالك في «الموطأ» كتاب الصلاة (٢١١/٤/٢) ، ومسلم كتاب المساجد (٥٧٣/٩٩) ، وأصله في الصحيحين من حديث أبي هريرة ﷺ في البخاري (١٢٢٧ ، ١٢٢٨) ، ومسلم (٥٧٣/٩٧) .

<sup>(</sup>٥) انظر : هذا المبحث في (إِنْ) بطوله في « الإتقان » (٢/ ١٦٧ - ١٦٩) ، فقد لخَّصه منه المصنف - رحمه الله - .

<sup>(</sup>٦) سورة هود ، الآية : ٤٧ . (٧) سورة الملك ، الآية : ٢٠ .

وقد تكون زائدة نحو: (ما إنْ أتيتُ بشيءٍ أنت تكرَهُهُ) (١٠). وقد تزاد بعد ما الموصولة الاسمية وبعد ما المصدرية وبعد إلا الاستفتاحية.

وقد تدخل عليها الواو فتكون بمعنى لو ، نحو: أنا أفعل هذا وإن عزَّ على غيرى فِعْلُهُ . قال في «المصباح» (٢) : وقد تتجرَّ د أن عن معنى الشرط فتكون بمعنى لو نحو : صَلُ وإنْ عجزت عن القيام ، ونحو : زيد وإنْ كَثُرَ مالُه بخيل ، وإن فيه زائدة على التحقيق أى : لوصل الكلام بعضه ببعض ، (والواو) للحال لكن ليس المراد بالشرط فيه حقيقة التعليق إذ لا يعلق على الشيء ونقيضه معّا بل التعميم أى أنه بخيل على كل حال قاله الخُضرى (٣) .

وقال أبو البقاء: وكل مبتدأ عقب بإن الوصلية فإنه يُؤْتى في خبره بإلا الاستدراكية أو بلكن نحو: هذا الكتاب وإنْ صَغُرَ حجمُهُ لكن كَثُرتْ فَوَائِدُهُ .

وقال الدسوقي (٤): إجراء (إنْ) مكان (لو) استعمال المولَّدين .

#### حرف[لو]

ومنها: **لو (٥)** حرف شرط للتعليق في الماضي مع انتفاء الشرط فيه

<sup>(</sup>١) شطر بيت للنابغة الذبياني ، وشطره الثاني : ( إذا رفعت سُوطي إلى يدى ) البيت موجود في صبح الأعشى (١٣/ ٢٠٧) المراجع .

<sup>(</sup>۲) انظر : «المصباح المنير فى غريب الشرح الكبير » للإمام أحمد بن محمد بن على المُقْرِى الفيومى المتوفّى سنة ۷۷۰ هـ ، انظر : ما ذكره صديق خان منه فى (۱/ ۲۷) .

<sup>(</sup>٣) محمد بن مصطفى بن حسن الخُضَرى الدمياطى ، لغوى ، نحوى ، مفسر ، له : حاشية على ابن عقيل فى النحو ، حاشية على شرح الملوى ، توفى سنة ١٢٨٧ هـ . انظر : «الأعلام» للزركلي (٧/ ٣٢٢) ، «هدية العارفين» (٢/ ٣٧٩) .

 <sup>(</sup>٤) محمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي المالكي ، فقية ، أصولي ، نحوى ، له : حاشية على
 مغنى اللبيب في النحو ، الشرح الكبير . توفي سنة ١٢٣٠ هـ .

انظر : «عجائب الآثار» (٣/ ٨٤) ، «الأعلام» (٦/ ٢٤١) .

 <sup>(</sup>٥) انظر : « لو » ومعانيها في « الإتقان » (٢/ ٢٣٦) ، « البرهان » للزركشي (٤/ ٣٦٣) ، =

فينتفى الجزاء فيه بدلالة التزامية ، وما اشتهر من أنها امتناع الثانى لامتناع الأوّل مُسامحة ، ويقلُ للمستقبل ويكون تجوزًا كقوله تعالى : ﴿ وَلْيَخْشَ اللَّهِينَ لَوْ تَرَّكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَلْفًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ ﴾ (١) .

قال سيبويه: حرف لما كان سيقع لوقوع غيره (٢) ، وقال غيره: حرف امتناع لامتناع ، وقال الشلوبين: لمجرد الربط ، والصحيح وفاقًا للشيخ الإمام امتناع ما يليه واستلزامه لتاليه ، ثم ينتفى التالى إن ناسب ، ولم يخلف المتقدِّم غيره كقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهُمُ إِلَّا اللّهُ لَلْهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله (٣) .

واختاره ابن الحاجب ورَدَّه على جُمهور النُّحاة فى اختيار الأوَّل لكن الشائع هو الأول ، لا إن خَلَفَهُ كقولك : لو كان إنسانًا لكان حيوانًا ، ويثبت وإنْ لم يُنَافِ ، وناسب بالأولى كقوله : (لو لم يخف لم يعص) أو المساواة كه (لو) لم تكن ربيبة لما حَلَّت للرَّضاع (٤) ، أو إلا دُونَ كقولك : لو انتفت أُخُوَّةُ النَّسَبِ لما حَلَّت للرضاع ، وتَرِدُ للتخصيص .

قال الأشموني (٥٠): (لو) تأتى على خمسة أقسام: الأوّل: أن تكون للعَرْض نحو: لو تنزل عندنا فتصيب خيرًا. الثاني: أن تكون للتقليل

<sup>= &</sup>quot; البحر المحيط » (٢/ ٢٨٥) ، " فواتح الرحموت » (١/ ٢٤٩) ، " المحلَّى على جمع الجوامع » (١/ ٣٥٢) ، " أصول السرخسي » (١/ ٢٣٣) ، " شرح الكوكب المنير » (١/ ٢٧٧) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية : ٩ .

 <sup>(</sup>۲) نقله عن سيبويه السيوطى فى «الإتقان» (۲/ ۳۳۷) ، «الفتوحى فى شرح الكوكب»
 (۲/۸/۱) .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء ، الآية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) الحديث بلفظ: «لو لم تكن ربيبتي في حجري ما حلت لي».

انظر : البخارى كتاب النكاح (٩/ ١٣٧) ، ومسلم فى الرضاع (١٤٤٩) .

<sup>(</sup>٥) على بن محمد الأشمُوني، الشافعي، نور الدين، أبو الحسن، الفقيه، النحوى، المتكلّم. من آثاره: شرح ألفية ابن مالك، نظم جمع الجوامع في الأصول.

انظر: «الكواكب السائرة» (١/ ٢٨٤)، «شذرات الذهب» (٨/ ١٦٥).

نحو "تَصَدَّقُوا ولو بِظِلْفٍ (۱) مُحْرَقٍ " (۲) قاله ابن هشام اللَّحْمى (۳) وغيره ، الثالث: أن تكون للتمنى نحو ﴿ فَلَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةُ فَنَكُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾ (٤) قيل هي شرطية أُشْرِبَت معنى التمنى ، وقال ابن مالك هي لو المصدرية أغنت عن فعل التمنى ، الرابع: أن تكون مصدرية بمنزلة (أن) وأكثر وقوع هذه بعد وَدَّ ويَوَدُّ نحو : ﴿ وَدُوا لَوْ تُدَهِنُ فَيُدَهِنُونَ ﴾ (٥) وقوله : ﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (٦) ، وأكثرهم في يثبت ورود (لو) مصدرية وذكرها الفراء ، وأبوعلى ، ومن المتأخرين : التّبريزي (٧) ، وأبو البقاء ، وابن مالك . الخامس : أن تكون شرطية ، ويلزم كون شرطها محكومًا بامتناعه إذ لو قُدر حصوله لكان الجواب كذلك ، ولم تكن للتعليق بل للإيجاب فتخرج عن معناها .

وأما جوابها فلا يلزم كونه ممتنعًا على كل تقدير؛ لأنه قد يكون ثابتًا مع امتناع الشرط. نعم الأكثر كونه ممتنعًا، ثم إن لم يكن لجوابها سبب غيره لزم امتناعه نحو: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعَنَهُ بِهَا ﴾ (^) وكقولك: لو كانت

<sup>(</sup>١) الظُّلف: من الشَّاة والبقر ونحوه، كالظفرِ من الإنسان، والجمع (أظْلاف).

انظر : «المصِباح المنير» (١/ ٣٨٥) .

<sup>(</sup>۲) صحیح: ذَكْرُهُ الحافظ فی الفتح (۹/ ۲۱۱) بهذا اللفظ، وهو عند مالك فی «الموطأ ا فی صفة النبی ﷺ (۸)، والنسائی كتاب الزكاة (۸۱/۵)، وأحمد (۷۰/٤)، وابن خزيمة (۲٤٧٢)، وابن حبان (۸۲۵) وصححاه عن أم بُجيد رضی الله عنها.

<sup>(</sup>٣) ذكره الفتوحى فى «شرح الكوكب المنير» فقال: ابن هشام الخضراوى ، وهو الصحيح كما فى كتب التراجم وهو ، محمد بن يحيى بن هشام الأنصارى ، الخزرجي ، الخضراوى ، الأندلسى ، ويُعرف بابن البرذعى ، وهو إمام لُغوى ، نحوى ، أديب ، توفى سنة ٦٤٦ ه. له: الإفصاح ، وشرحٌ على ابن عصفور . انظر : ترجمته فى : «بغية الوعاة» (١٧٢٧) ، «هدية العارفين» (٢/ ١٢٤) .

 <sup>(</sup>٤) سورة الشعراء ، الآية : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة ، الآية : ٩٦ .

<sup>(</sup>٧) على بن عبد اللَّه بن أبى الحسن التّبريزيّ ، الإمام اللغوى ، النحوى ، الفقيه ، له : حواشٍ على الحاوى ، مختصر ابن الصلاح ، توفّى سنة ٧٤٦ هـ . انظر : «بغية الوعاة » (٢/ ١٧١) .

 <sup>(</sup>A) سورة الأعراف ، الآية : ١٧٦ .

الشمس طالعة فالنهار موجود، فهذا يلزم فيه امتناع الثانى لامتناع الأوّل، وإلا لم يلزم نحو: (لو كانت الشمس طالعة كان الضوء موجودًا) فإن الضوء قد يحصل من القمر والشمعة والفتيلة فلا يلزم من عدم الشمس عدم الضوء مطلقًا، ومنه: « نِعمَ العبد صهيب (۱) لو لم يخف الله لم يَعْصِه » (۲) ومعنى الحديث: أن عدم المعصية مُعَلَّلٌ بأمر آخر كالحياء والمهابة والإجلال، وقد تقع (أنّ) بعد (لو) كثيرًا نحو: ﴿ وَلَوَ أَنَّ مَنَا لَا يُوعَظُّونَ بِهِهِ ﴾ (٢) ﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُّونَ بِهِهِ ﴾ (٤) وقد ورد جواب (لو) الماضى مقترنًا بقد وهو غريب وقد يكون جواب ورد جواب (لو) الماضى مقترنًا بقد وهو غريب وقد يكون جواب (لو) جملة اسمية مقرونة باللام كقوله تعالى: ﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَاتَّقَوّا لَمَثُوبَةٌ مِّنَ عِندِ اللهِ حَيَرٌ ﴾ (٥) وقيل فيه غير ذلك أو بالفاء كقوله: لو كان قتل يا سلام فراحة لكن فررت مخافة أن أوسرا

## [ كيف ]

ومنها: كيف (٦) ويُقال فيها: كى كما يقال فى سوف سو، وتستعمل على وجهين: أحدهما: أن تكون شرطًا فتقتضى فعلين متفقى اللفظ والمعنى، والثانى: وهو الغالب فيها أن تكون استفهامًا نحو قوله تعالى: ﴿ كَيِفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ ﴾ (٧).

وقال سيبويه: كيف ظرف، وعن السيرافي والأخفش: أنها اسم

<sup>(</sup>١) صُهيب بن سِنَان بن مالك الرومى ، أبو يحيى ، الصحابى الجليل ﷺ ، توفّى بالمدينة سنة ٣٨ هـ فى خلافة على ﷺ ، ودُفن بالبقيع .

انظر : «الإصابة» (٢/ ١٩٥) ، «أسد الغابة» (٣/ ٣٠) ، «التجريد» (١/ ٢٦٨) .

<sup>(</sup>٢) مشهور على ألسنة النُّحاة ، وليس له أصل. ا**نظر** : «كشفّ الخفا» (٢/٤٤) ،

<sup>«</sup>الأسرار المرفوعة» لعلى القارى (٣٧٢ – ٣٧٣) ، "تذكرة الموضوعات» للفتنى ص ١٠١ ، «الفوائد المجموعة» للشوكاني ص ٤٠٩ .

<sup>(</sup>٣) ، (٤) سورة النساء، الآية : ٦٦ . (٥) سورة البقرة، الآية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٦) انظر : «الإتقان» (٢/ ٢٢٣ – ٢٢٤) .

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة ، الآية : ٨ .

غير ظرف ، قال ابن مالك: لم يقل أحد إن كيف ظرف ، إذ ليست زمانًا ولا مكانًا ، ولكنها لما كانت تفسر بقولك: على أى حال ، لكونها سؤالاً عن الأحوال العامة سُمِّيَتْ ظرفًا ، وقال الرضى (١): إن كيف فى قولهم انظر إلى كيف يصنع مُنْسَلِخَةٌ عن الاستفهام لعدم صدارتها ومعناها الحالة أى انظر إلى حالة صنعه وذهب قوم إلى أن كيف تأتى عاطفة وأنشدوا عليه:

إذا قلَّ مالُ المرء لانَتْ قَنَاتُهُ (٢) وَهَانَ على الأَذْنَى فكيف الأباعد (٣) وهو مرجوح .

## حرف [ اللام ]

ومنها: اللام: ولها اثنان وعشرون معنى (١) .

الأوّل: الاختصاص نحو: الجنة للمسلمين، الثانى: الملك: نحو: ﴿ لَهُ مُلْكُ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (٥) ، الثالث: الاستحقاق نحو: ﴿ وَاللَّهُ مِلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (١) ، الرابع: التعليل: نحو: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ اَلَخَيْرِ لَكُبِّ اللّهِ الداخلة على الفعل المضارع في قوله تعالى: لَشَدِيدٌ ﴾ (٧) ، ومنها اللام الداخلة على الفعل المضارع في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) هو: أبو بكر بن عمر بن على الإمام رضى الدين القسنطيني الشافعي ، الإمام ، الفقيه ، من كبار علماء العربية بالقاهرة ، وكان له مشاركة بالحديث ، توفى سنة ١٩٥ هـ انظر : «بغية الوعاة» (١/٠/١) .

<sup>(</sup>٢) قَنَاتُهُ: القناة هي الرمح الأجوف وكل عصا مستوية أو معوجة .

انظر : «المعجم الوسيط» (٢/ ٧٩٤) .

<sup>(</sup>٣) البيت موجود في «المستطرف» (١/ ٩٧) ، «القاموس» (١/ ١١٠١) المراجع .

<sup>(</sup>٤) انظر: تفصيل معانى (اللام) فى «الإتقان» (٢/ ٢٢٤ - ٢٢٧) ، «البرهان» للزركشى (٣٥٠/١) ، «البحر المحيط» (٣٥٠/١) ، «رصف المبانى» ص ٢١٨ ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/ ٣٥٠) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٧١) ، «التمهيد» للكلوذانى (١/ ١١٣) ، «حاشية العطَّار على جمع الجوامع» (١/ ٤٤٩) ، «أحكام الآمدى» (١/ ٩٤) ، «قواطع الأدلة» ص ٧٥ ، «شرح الكوكب» (١/ ٢٥٥) .

<sup>(</sup>٥) سورة الحديد، الآية : ٥ . (٦) سورة المطَّففين، الآية : ١ .

<sup>(</sup>٧) سورة العاديات ، الآية : ٨ .

﴿ وَأَنزَلْنَا اللّهِ وَالسيرافِ وَابن كيسان (٢) وفاقًا للجمهور خلافًا لأكثر الكوفيين والسيرافي وابن كيسان (٢) . الخامس : التمليك نحو : وهبت لزيد دينارًا . السادس : شبه التمليك نحو : ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ الزيد دينارًا . السابع : توكيد النفي : وتدخل على الفعل مسبوقة بما أَرْوَجًا ﴾ (٣) . السابع : توكيد النفي : وتدخل على الفعل مسبوقة بما كان أو لم يكن نحو : ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْفَيْبِ ﴾ (٤) ، ونحو : ﴿ لَمُ يَكُنِ اللّهُ لِيعَفِورَ لَهُم ﴾ (٥) ، وتُسمّى لام الجحود والصواب تسميتها بلام النفي ، ومن العرب من يفتح هذه اللام . الثامن : موافقة على نحو : ﴿ وَتَلَمُّ لِلْجَبِينِ ﴾ (٦) ، ﴿ وَإِنْ أَسَأَتُمُ فَلَهَا ﴾ (٧) ، ولا يُعرف في كلامهم لهم بمعنى عليهم ، قاله النحاس . التاسع : موافقة في نحو : ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ (٩) ، الحادي عشر : موافقة إلى نحو : ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ (٩) . الحادي عشر : بمعنى عند كقولهم : وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ (٩) . الحادي عشر : بمعنى عند كقولهم : كتبته لسبع خَلَوْنَ من شهر كذا . الثاني عشر : موافقة مع نحو : فلما تفرقنا كأني ومالكا طول اجتماع لم نبت ليلة معا (١٠)

وهو قول بعضهم . الثالث عشر : موافقة بعد نحو : «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته » (١١٠) . الرابع عشر : موافقة من نحو : سمعتُ

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، الآية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) محمد بن أحمد بن إبراهيم بن كيسان ، أبو الحسن النحوى ، من علماء العربية ، كان يحفظ المذهب البصرى والكوفى فى النحو ، له : علل النحو ، معانى القرآن ، توفى سنة ٣٢٠ هـ ، وقيل : ٢٩٩ هـ . انظر : « إنباه الرواة » (٣/ ٥٩) ، « بغية الوعاة » (١٩/١) .

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى ، الآية : ١١ .(٤) سورة آل عمران ، الآية : ١٧٩ .

 <sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية : ١٦٨ .
 (٦) سورة الصافات، الآية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>V) سورة الإسراء، الآية : V . (۸) سورة الفجر، الآية : ۲۲ .

<sup>(</sup>٩) سورة الأنعام ، الآية : ٢٨ .

<sup>(</sup>١٠) البيت لمتمم بن نويرة يرثى فيه أخاه مالكًا ، وهو في «الأغانى» (١٥/ ٢٨٨) «أدب الكاتب» (١٣/١٥) ، «جمهرة الأمثال» (١٠٧/١) المراجع .

<sup>(</sup>۱۱) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الصوم (۱۹۰۹) ، ومسلم كتاب الصيام (۱۸/ ۱۰۸۱) من حديث أبي هريرة ﷺ .

له صراحًا. الخامس عشر: موافقة عن نحو: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوَ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾ (١) ، قاله ابن الحاجب، وقيل: هي لام التبليغ. السادس عشر: التبليغ: وهي الجارة لاسم السامع لقول أو ما في معناه نحو: أذنت له وقلت له. السابع عشر: لام الصيرورة: وتُسَمَّى: لام المآل، ولام العاقبة نحو: ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ مَالُهُ وَعُرَنَا اللهُ عَدُوا وَحَرَنًا ﴾ (٢) في المَحَوْنَ لَهُمَّ عَدُوا وَحَرَنًا ﴾ (٢) .

قال الزمخشري: إنها لام العِلَّة .

الثامن عشر: التعَجُّب: المجرد عن القَسَم واستعماله في النِّداء، نحو: يا للماء ويا للعشب، ولله درَّه فارسًا.

التاسع عشر: التعَجُّب والقَسَم معًا: وتختص باسم الله وحده كقوله: (للَّه يبقى على الأيام ذو حيد) (٣).

العشرون: التعدية: ومثَّلها ابن مالك في «شرح الكافية» بقوله: ﴿ فَهَبِّ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴾ (٤) والحق أن يمثل للتعدية بنحو: ما أضرب زيدًا لعمرو.

الحادى والعشرون: التوكيد: وهى الزائدة ولها أنواع منها اللام المُسَمَّاة بالمقحمة كما فى قولهم: يا بُؤْس للحرب، ومنها: اللام المعترضة بين الفعل المتعدى ومفعوله كقوله: (مَلِكًا أَجَار لمسلم ومُعَاهِدٍ) ومنها: لام التقوية نحو: ﴿ إِن كُنتُمَّ لِلرُّءَيَا تَعَبُرُونَ ﴾ (٥).

سورة الأحقاف ، الآية : ١١ . (٢) سورة القصص ، الآية: ٨ .

<sup>(</sup>٣) الحَيْدُ: هو حرف شاخص يخرج من الجبل ، وقال الليث: هو كل حرف من الرأس ، وكل نتوء فى القرن ، والجبل ، والجمع حُيُودٌ ، والبيت صدره لمالك بن خالد الخُناعى الهذلى ، وهو بلفظ : تاللَّه يَبْقَى على الأيام ذو حيد يمُشْمَخِر به الظَّيَّان والآسُ كذا فى «اللسان » (٣/ ١٥٨) ، "العين » (٧/ ٣٣١) المراجع .

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، الآية : ٥ . (٥) سورة يوسف، الآية : ٤٣ .

الثانى والعشرون: التبيين: وهى ثلاثة أقسام مذكورة فى علم الإعراب والبحث الأصولى غير مُتَعَلِّق بها ، والله أعلم .

## [ الألف واللام ]

ومنها: الألف واللام: قال في «المغتنم»: للإشارة إلى المعلومية وأقسامها أربعة معروفة وفي «المُسَلَّم» (١) : الحق أن تخمس بلام الطبيعة في موضوع الطبيعة مثل: الإنسان نوع انتهى.

أقول هي داخلة في لام الجنس فإنها على ما فسروها المشار بها إلى الطبيعة من حيث هي هي لا من حيث انطباقها على أفرادها كلا أو بعض .

ومنها: (لولا)<sup>(۲)</sup> حرف مقتضاه فى الجملة الاسمية امتناع جوابه لوجود شرطه، وفى المضارعة [التخصيص]<sup>(۳)</sup> وفى الماضية التوبيخ، قيل: وتَردُ للنفى.

## [قبل وبعد]

ومنها: (قبل وبعد) (٤) ومع متقابلات تدلُّ على متقدِّم على المضاف إليه ومتأخِّرِ عنه ومقارن له ، فإذا أُضيفت إلى ظاهر فصفات لما قبلها أو إلى ضمير فلما بعدها ، كذا قيل .

<sup>(</sup>١) انظر : «فواتح الرحموت بشرح مُسلِّم الثبوت» لابن عبدالشكور (١/ ٢٥١) .

<sup>(</sup>٢) انظر: معانى «لولا» فى «الإتقان» (٢/ ٢٣٩) ، «البرهان» للزركشى (٤/ ٣٧٦) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٧٩) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢٤٩) ، «رصف المبانى» ص ٢٩٢، «شرح الكوكب» (١/ ٢٨٤) ، «المحلى على جمع الجوامع» (١/ ٣٥١) ، «البرهان» للجوينى (١/ ٣٥١) ، «قواطع الأدلة» ص ٦٩، «أصول السرخسى» (١/ ٣٣٣) .

 <sup>(</sup>٣) هكذا في الأصل، وصوابه: التحضيض إذا دخلت في الفعل المضارع نحو قوله تعالى:
 ﴿ لَوْلَا تَسْنَقْنِرُونَ اللّهَ ﴾ (النمل: ٤٦) فهي للتحضيض على الفعل وهو طلب بحَثّ .

انظر: "الصاحبي " ص ١٦٣ ، "مغنى اللبيب " (١/ ٣٠٢) المراجع .

<sup>(</sup>٤) انظر : «البحر المحيط» للزركشي ، (٢/ ٣١٢) ، «أصول السرخسي» (١/ ٢٢٦) ، « «فواتح الرحموت» (١/ ٢٥٠) .

#### [ aic ]

ومنها: (عند)<sup>(۱)</sup> للحضرة الحسية أو المعنوية نحو: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ ﴾ <sup>(۲)</sup> ، ونحو قوله تعالى : ﴿ قَالَ ٱلَّذِى عِندَهُ عِلْمٌ مِنَّ ٱلْكِتَابِ ﴾ <sup>(٣)</sup> .

#### [غير]

ومنها: (غير)<sup>(1)</sup> فى الأصل صفة فلا يفيد حُكمًا لما أُضيف إليه مُتَوغُلُ فى الإبهام، فلا يتعرَّف بإضافته مع لزومها نحو: جاء رجل غير زيد، ويُستعمل للاستثناء فيفيد نقيض الحكم السابق ويلزمه إعراب المستثنى.

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>۱) انظر : «أصول السرخسي» (۲۲٦/۱) ، «البحر المحيط» (۳۰٦/۲) ، «الإتقان» (۲۰٦/۲) ، «فواتح الرحموت» (۲٤٧/۱) .

<sup>(</sup>٢) ، (٣) سورة النمل ، الآية : ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) **انظر** : «أصول السرخسى » (٢/٧٢) ، «البحر المحيط» (٣٠٩/٢) ، «فواتح الرحموت» (٢/١٥١) ، «الإتقان» (٢/٨٠٢ – ٢٠٩) .



# الفكيل الخاميين

# في الأحكام

#### وفيه أربعة أبحاث :

## تعريف الحكم وأنواعه

الأول في الحُكْم: (١) وهو الخطاب المتعلّق بأفعال المكلّفين بالاقْتضاء أو التَّخيير أو الوضع (٢) فيتناول: اقتضاء (٣) الوجود، واقتضاء العدم: إمَّا مع الجزم، أو مع جواز الترك فيدخل في هذا: الواجب والمحظور والمندوب والمكروه.

وأما النخيير (٤) فهو الإباحة ، وأمَّا الوضع (٥) : فهو السبب والشرط والمانع .

فالأحكام التكليفية خمسة: لأن الخطاب إمَّا أن يكون جازمًا ، أو

<sup>(</sup>١) المُحكِّمُ: لُغَة: المنع والصرف والقضاء. يُقال حكمت عليه بكذا أى منعته، وحكمت بين الناس، إذا قضيت بينهم. انظر: «البحر المحيط» (١/١١٧)، «القاموس» (١/ ٦٨٥)، «المصباح المنير» (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>۲) هذا التعريف هو المختار عند جمهور الأُصوليين . انظره في «نهاية السول» (۱/۱٪) ، «شرح البدخشي» (۱/۱٪) ، «أحكام الآمدي» (۱/۲۳) ، «البحر المحيط» (۱/۷۱٪) ، «فواتح الرحموت» (۱/۱٪) ، «إرشاد الفحول» (۱/۲۹) .

<sup>(</sup>٣) الاقتضاء: هو ما يفهم من خطاب التكليف من استدعاء الفعل ، أو الترك .

انظر : «البحر المحيط» (١١٧/١) .

<sup>(</sup>٤) التخيير: هو التسوية بين الفعل والترك ، أو الإباحة .

انظر : «البحر المحيط» (١/٧١) ، «نهاية السول» (١/١١) .

<sup>(</sup>٥) الوضع: معناه عند الأُصوليين: هو ما يقتضى جعل شيء سببًا لشيء آخر، أو شرطًا له، أو مانعًا منه، وسمِّى هذا النوع بـ( الأحكام الوضعية ) لأنها بوضع من الشارع وبجعل منه.

انظر: «مذكرة الشنقيطي» ص ٤٠، «الإبهاج (١/ ٦٤)، «الفروق» للقراقي (١/ ١٦١)، «أصول الفقه» لأبي زهرة ص ٢٤، «البحر المحيط» (١/ ١٢٧).

لا يكون جَازِمًا ، فإن كان جازمًا فإمًا أن يكون طلب الفعل وهو الإيجاب ، أو طلب الترك وهو التحريم .

وإنْ كان غير جازم، فالطرفان إمَّا أن يكونا على السَّويَّة وهو الإباحة، أو يترجَّح جانب الوجود وهو الندب، أو يترجَّح جانب التَّرك وهو الكراهة.

وكانت الأحكام ثمانية: خمسة تكليفية ، وثلاثة وضعية ، وتسمية الخمسة (تكليفية) تغليب. إذ لا تكليف في الإباحة ، بل ولا في النَّدب والكراهة التنزيمية عند الجمهور ، وسُمِّيت الثلاثة (وضْعية) لأنَّ الشارع وضعها علامات لأحكام تكليفية وجودًا أو انتفاءً .

## الواجب وأنواعه

فالواجبُ فى الاصطلاح: ما يُمدح فاعله، ويُذمُّ تاركه على بعض الوجوه (١)؛ فلا يرد النقض بالواجب المخير، وبالواجب على الكفاية؛ فإنه لا يُذَمُّ فى الأول إلاَّ إذا تركه مع الآخر، ولا يُذمُّ فى الثانى إلاَّ إذا لم يقم به غيره.

وينقسم إلى : معين (٢) ومخير (٣) ومضيق (٤) وموسع (٥) وعلى

<sup>(</sup>۱) واختار نحو هذا التعريف الرازى ، والباقلانى ، والغزالى ، والبيضاوى ، والشوكانى . انظر : «المحصول» (۱/ ۱۱۷/۱) ، «المستصفى» (۱/ ۲۰) ، «تهذيب الأسنوى» (۱/ ۳۳) ، «شرح اللَّمع» (۱/ ۱۰۵) ، «إرشاد الفحول» (۱/ ۰۰) ، «البرهان» (۱/ ۲۱٤) .

 <sup>(</sup>۲) الواجب المعين: هو: ما طلبه الشّارعُ بعينه من المكلف من غير تخيير، ولا يقوم غيره مقامه كالصّلاة والصوم. انظر: «قواعد الأصول» للبغدادى ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الواجب المخيّر أو (المُبهَم): هو ما طلبه الشارع لا بعينه ، ولكن ضمن أمور معلومة ، وللمكلّف أن يختار واحدًا منها لأداء هذا الواجب ، كخصال كفارة اليمين . انظر : النوعين في المحكام الفصول ، (١/ ٩٨) ، «الإبهاج » (١/ ٨٣) ، «تهذيب الأسنوى » (١/ ٣٤) ، «أحكام ابن حزم » (٣٤ / ١) ، «روضة الناظر » ص ٢٧ ، في أصول الفقه » للماتريدي ص ٩٧ . (٤) الواجب المُضَيّق : هو ما تعين له وقت أداء لا يزيد على فعله كصوم رمضان .

<sup>(</sup>٥) الواجب المُوسَّع: هو ما كان وقته المعين يزيد على فعله كالصَّلاة والحُجُ ، فهو خبرٌ في الإتيان به في أحد أجزائه.

الأعيان <sup>(١)</sup> ، وعلى الكفاية <sup>(٢)</sup> .

ويُرادفه الفرض عند الجمهور (٣) ، وقيل : الفرض : ما كان دليله قطعيًا ، والواجب : ما كان دليله ظنيًا (٤) ، والأوّل أولى .

#### [ المحظور وأسماؤه ]

والمحظور: ما يُذم قاعله ويُمدح تاركه (٥) ويُقال له: المُحَرَّم، والمعصية، والذَّنْب، والمَزْجور عنه، والمُتَوَعَّد عليه، والقبيح.

#### [المندوب]

والمندوب: ما يمدح فاعله ولا يُذَمُّ تاركه ، وقيل: هو الذي يكون فعله راجحًا في نظر الشرع ويُقال له: مرغوب فيه ، ومُسْتَحَبُّ ،

<sup>=</sup> انظر: تفصيل النوعين في «قواعد الأصول» للبغدادي (ص ٢٤ – ٢٥) ، «مذكرة الشنقيطي» ص ١٣ ، «الوصول» لابن برهان (١/ ١٨٥) ، «أصول السرخسي» (١٩/١) ، «إحكام الفصول» (١٠٦/١) ، «أحكام ابن حزم» (٣/ ٣٨٣) ، «البحر المحيط» (٢٠٨/١) . (١) الواجب العَيْنَى: أو فرض العين: هو ما طلب الشارعُ حصوله جزمًا من كل واحد من (١) الواجب العَيْنَى: أو فرض العين: هو ما طلب الشارعُ حصوله جزمًا من كل واحد من

 <sup>(</sup>۱) الواجب العينى . أو قرض العين . هو ما طنب السارع حضوله جزما من كل وأحد من المكلفين بعينه ولا يكفى فيه قيام البعض دون الآخر ، كالعبادات الخمس .

<sup>(</sup>۲) الواجب الكِفَائي: أو (فرض الكفاية): هو ما يسقطه فعل البعض مع القدرة ، وعدم الحاجة ، وذلك أن الشارع طلب حُصوله من جماعة المكلَّفين لا من كل فرد منهم ، فإذا فعله البعض سقط عن الباقين كالإفتاء ، والقضاء . انظر : النوعين في «الإبهاج» (١٠١/١) ، «الموصول» (١٠١/١) ، «الموافقات» (١٠٢/١) ، «أصول أبي زهرة» ص ٣٣ ، «الموجز» ص ٣٥ ، «الموجز» ص ٣٥ ، «الموجز» ص ٣٥ ، «الموجز» ص ٣٥ ، «الموجز» ص ٣٠ ، «الموجز» ص

<sup>(</sup>٣) وهو الصحيح عند الحنابلة ، والشافعية ، والأكثرين خلافًا للحنفية ، وقد ذهب الغزالى والطوفى والأرّموى إلى أن النزاع بين الجمهور والحنفية لفظتى ؛ لأنه لا خلاف فى انقسام الواجب إلى قطعى وظنى من حيث الدليل . انظر : «شرح الكوكب» (١/ ٣٥٣) ، «المستصفى» (١/ ٦٦) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٦٤ ، «البحر المحيط» (١/ ١٨٢) ، «التبصرة» ص ٩٤ .

<sup>(</sup>٤) وهذا تقسيم الحنفية المختار عندهم . انظر : "فواتح الرحموت" (٥٨/١) ، "أصول السرخسي " (١/ ١٠) ، " التوضيح على التنقيح " (٧/ ٧٥) .

<sup>(</sup>٥) انظر: تعریف المُحَرَّم وأنواعه فی «المحصول» (١٢٧/١/١) ، «شرح الكوكب» (١٢٧/١/١) ، «المستصفی» (١/ ٧٦) ، «البرهان» (١/ ٢١٦) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٥١) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٥٦ – ٢٦٢) .

ونَفْلٌ ، وتطوُّع وإحسان ، وسُنة . وقيل : إنه لا يُقال له سُنة إلا إذا داوم عليه الشارع : كالوتر ورواتب الفرائض .

## [ المكروه وأقسامه ]

والمكروه: ما يُمدح تاركه ولا يُذَمَّ فاعله، ويُقال بالاشتراك على أمور ثلاثة (١): على ما نهى عنه نهي تنزيه: وهو الذى أشعر فاعله أن تركه خيرٌ من فعله، وعلى تَرْك الأُولَى : كترك صلاة الضحى، وعلى المحظور (٢) المتقدم.

## [المباح]

ما لا يمدح على فعله ولا على تركه ، والمعنى : أنه علم فاعله أنه لا ضرر عليه فى فِعْله وتَرْكه ، وقد يُطلق على ما لا ضرر على فاعله ، وإن كان تركه محظورًا كما يقال : دم المرتد مباح : أى لا ضرر على من أراقه ، ويُقال : للمباح الحلال ، والجائز ، والمطلق .

#### [ السبب وأقسامه ]

والسبب: هو جعل وصف ظاهر منضبط مناطًا لوجود حُكم أى يستلزم وجوده وجوده (٣) ، وبيانه: أن لله سبحانه في الزاني مثلاً حُكْمَيْنِ: أحدهما: تكليفي: وهو وجوب الحَدِّ عليه، والثاني: وضْعي: وهو

<sup>(</sup>١) انظر : الكلام على هذه الأنواع بالتفصيل في " البحر المحيط " (١/ ٢٩٦ - ٢٩٧) .

<sup>(</sup>٢) حيث أطلق المتقدِّمون المكروه على المُحَرَّم ، ووقع ذلك فى عبارة الشافعى ، ومالك . قال الصيدلانى : ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ اَلْسِيدُلانى : ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ اَلْسِينُكُمُ الْكَذِبَ هَنَا كَلُلُّ وَهَنَا حَلَلُ وَهَنَا حَرَامٌ ﴾ (النحل : ١١٦) . انظر : «شرح الكوكب» (١١٩٠) ، «أعلام الموقعين» (١/٣٩) ، «البحر المحيط» (٢٩٦/١) .

<sup>(</sup>٣) السببُ: لُغة : هو كل ما توصلت به إلى شيء ، وفي الاصطلاح : ما جعله الشرع معرفًا لحُكم شرعى ، بحيث يوجد هذا الحكم عند وجوده ، وينعدم عند عدمه . انظر : «أحكام الآمدى » (١/ ١١١) ، «المستصفى » (١/ ٩٣) ، «ومذكرة الشنقيطى » (٤٣) ، «أصول الفقه » لأبي زيد اللامشي » (١٩١) .

جَعْلِ الزِّنَا سببًا لوجوب الحَدِّ ؛ لأن الزِّنَا لا يوجب الحد بعينه وذاته ، بل بَجعل الشرع .

وينقسم السبب بالاستقراء إلى: الوقتية كزوال الشَّمس لوجوب الصلاة ، والمعنوية : كالإسكار للتحريم ، وكالمِلْك للضمان والمعصية للعقوبة .

والشرط: هو الحُكم على الوصف بكونه شرطًا للحُكم.

وحقيقة الشرط: هو ما كان عدمه يستلزم عدم الحُكُم (١) فهو وصف ظاهر منضبط يستلزم ذلك ، ويستلزم عدم السبب لِحكْمة فى عدمه تنافى حِكْمة الحُكْم أو السبب.

وبيانه: أن الحَوْلَ شَرَط فى وجوب الزكاة ، فعدمه يستلزم عدم وجوبها والقُدْرة على التسليم شرط فى صحة البيع ، فعدمها يستلزم عدم صحّته ، والإحْصَان (٢) شرط فى سببية الزنا للرجم فعدمه مستلزم عدمها .

## [ تعريف المانع]

والمانع: هو وصف ظاهر منضبط يستلزم وجوده حِكْمة تستلزم عدم الحُكْم أو عدم السبب. كوجود الأبوة، فإنه يستلزم عدم ثُبوت الاقتصاص للابن من الأب؛ لأن كون الأب سببًا لوجود الابن يقتضى أن لا يصير الابنُ سببًا لعدمه.

<sup>(</sup>۱) معنى ذلك أن الشرط في الاصطلاح الأصولى: ما يلزم من عدمه عدم الحكم ، ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته ، كالطهارة بالنسبة إلى الصلاة ، فإن وجود الطهارة لا يلزم منه وجود الصلاة ، ولا عدمها ؛ لأن المتطهر قد لا يصلى ، بخلاف عدم الطهارة ، فإنه يلزم منه عدم الصلاة الشرعية . واجع: « روضة الناظر » ص ۲٥٩ ، « مذكرة الشنقيطي » ص ٤٣ ، «أحكام الآمدي » (٢/١٠١) ، «إحكام الفصول » (١/١٥) ، «شرح اللَّمع » (١/١٠١) ، «شرح الكوكب » (١/١٥) .

 <sup>(</sup>۲) الإحصان: لغة: العفة والطهارة، وأحصن الرجل تزوج، وعرفه الفقهاء: وطء فى
 نكاح صحيح. انظر: «المصباح المنير» (۱/ ۱۳۹)، «معجم المصطلحات» (۸۳/۱).

وفى هذا المثال الذى أَطْبق عليه جمهور (١) أهل الأُصول نظر ؛ لأن السبب المقتضى للقصاص هو فعله لا وجود الابن ولا عدمه ، ولا يصح أن يكون ذلك حِكْمة مانعة للقصاص ، ولكنه ورد الشرع (٢) بعدم ثُبوت القصاص لفرع من أصل ، والأولى أن يمثل لذلك بوجود النجاسة المُجْمع عليها فى بدن المصلى أو تَوْبه ، فإنه سبب لعدم صِحَّة الصلاة عند من يجعل الطهارة شرطًا ، فههنا قد عدم شرط ، وهو الطهارة ووجد مانع وهو النجاسة ، لا عند من يجعلها واجبة فقط .

وأما المانع الذى يقتضى وجوده حِكْمة تخلُ بحكمة السبب: فكالدَّيْن فى الزكاة، فإن حكمة السبب وهو الغنى مواساة الفقراء من فَضْلِ ماله، ولم يدع الدَّيْن فى المال فَضلًا يواسى به هذا على قول من قال: إن الدَّين مانع.

## [الحاكم]

الثانى فى الحاكم: لا خلاف فى كون الحاكم الشرع بعد البعثة وبلوغ الدعوة، وأما قبل ذلك. فقالت الأشعرية (٣): لا يتعلّق له

<sup>(</sup>۱) حيث ذهب الجمهور إلى أن الأب لا يقتل بولده ، وإليه ذهب عمر بن الخطاب على الله وربيعة والثورى والأوزاعى ، والشافعى ، وأحمد ، وأبو حنيفة ، وذهب ابن عبد الحكم وابن المنذر إلى أنه يُقتل به لظاهر آى الكتاب ، وتوسَّط مالك فذهب إلى أنه إن قتله غير متعمد لم يُقتل به ، وإن قتله قتلاً لا يُشَكُّ فى أنه عمد إلى قتله دون تأديبه أقيدَ به ، والسُّنة تؤيدُ مذهب الجمهور . انظر : «المغنى» (٧/ ٦٦٦) ، «بدائع الصنائع» (٣٤٨/٧) ، «إخلاص النَّاوى» (٦/٤١) ، «شرح السُّنة» (٦/ ١٣٢) .

<sup>(</sup>۲) حيث روى من طُرُق عن جمع من الصحابة «لا أيقادُ الوالِدُ بالولد» عنه الترمذى (۲۰۰) ، وأحمد (۱٤۸/۱) ، وابن ماجه (۲۲۶۱) ، والحاكم (۲۱۶/۷) ، وصححه وأقره الذهبى . قال ابن عبد البر والبغوى : هو حديث مشهور مستفيض عند أهل العلم بالحجاز والشام والعراق ، ويُستغنى بشهرته والعمل به وقبوله عن الإسناد .

انظر: «المغنى» (٧/ ٦٦٦) ، «شرح السُّنة » (٦/ ١٣٣) .

<sup>(</sup>٣) الأشعرية: هم المنسوبون إلى مذهب الإمام أبى الحسن الأشعرى، ولمذهبه أنصار كثيرون لِكَسْرِهِ حُجَجِ المعتزلة وأنصارهم من أهل البدع، وقد زاد المتأخرون عليه مقدمات وبراهين عقلية لإثبات عقائد التوحيد. انظر: تفصيل آرائهم في «تاريخ المذاهب الإسلامية» (ص ١٥١ – ١٦٣) لأبي زهرة، «جلاء العينين» للآلوسي ص ٢٨٦.

سبحانه حُكم بأفعال المكلِّفين فلا يُحَرَّمُ كُفْرٌ ولا يجب إيــمان .

وقالت المعتزلة: إن يتعلق له سبحانه حُكم بما أدرك العقل فيه صفة حُسن أو قُبح لذاته ، أو لصفته أو لوجوده (١) واعتبارات على اختلاف بينهم في ذلك ، قالوا: والشرع كاشف عمًّا أدركه العقل قبل وروده .

وقد اتفق الأشعرية والمعتزلة على أن العقل يُدرك الحسن والقبيح في شيئين :

الأول : ملاءمة الغرض للطبع ومنافرته له : فالموافق حسن ، والمنافر قبيح عند العقل .

والثانى: صفة الكمال والنقص: فصفات الكمال حَسَنة، وصفات النقص قبيحة عنده، ومحلُ النزاع بينهم كما أطبق عليه جمهور المتأخّرين وإن كان مخالفًا لما كان عليه كثير من المتقدّمين هو كون الفعل متعلق المدح والثواب والذم والعقاب آجلًا وعاجلًا.

فعند الأشعرية ومن وافقهم: ذلك لا يثبت إلا بالشرع، وعند المعتزلة: أن ذلك ليس إلا لكون الفعل واقعًا على وجه مخصوص لأجله يستحق فاعله الذم، قالوا: وذلك الوجه قد يستقل العقل بإدراكه، وقد لا يستقل، والكلام في هذا البحث يطول وإنكار مجرد إدراك العقل لكون الفعل حسنًا أو قبيحًا مكابرة.

وأما إدراكه لكون ذلك الفعل الحسن متعلقًا للثواب ، وكون ذلك الفعل القبيح متعلقًا للعقاب فغير مُسَلَّم وغاية ما تُدركه العقول أن هذا

<sup>(</sup>۱) وذلك أن العقل عند المعتزلة حاكم مطلقًا بالحسن ، والقبح على الله وعلى العباد ، أمَّا على الله فلأن الأصلَح واجب عندهم على الله فى حق العباد ، فيكون تركه حرامًا عليه تعالى ، وأما على العباد فلأن العقل يوجب عليهم العلم بالحُسْن أو القُبُح لتلك الأفعال ، أما عند الأشاعرة : فالحُسْنُ والقُبُحُ لا يعرفان إلا بالشرع بكتاب ونبى ، وفى المسألة تفصيل يُراجع فى "إيثار الحق" لابن الوزير ص ٢٢٤ ، «العلم الشامخ» ص ٢١٦ ، «جلاء العينين» ص ٢٨٥ - ٢٧١ .

الفعل الحَسَنَ يُمْدَحُ فَاعِلُهُ ، وهذا الفعل القبيح يُذَمُّ فاعلُه ، ولا تلازم بين هذا وبين كونه متعلقًا للثواب والعقاب (١) .

ومما يُستدل به على هذه المسألة في الجملة قوله سبحانه : ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنْنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوَلَا أَرْسُلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَيْبِعَ ءَايَئِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَّ وَنَخْزَت ﴾ (٣) وقوله : ﴿ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِّ ﴾ (٤) ونحو هذا .

الثالث: في المحكوم به: وهو فعل المكلف فمتعلق الإيجاب يُسَمَّى واجبًا ، ومتعلَّق الإباحة يُسَمَّى مباحًا ، ومتعلَّق الإباحة يُسَمَّى مباحًا ، ومتعلَّق الكراهة يُسَمَّى مكروها ، ومتعلَّق التحريم يُسَمَّى حرّامًا ، وقد تقدَّم حَدُّ كل واحدٍ منها .

#### التكليف بالمستحيل

وفيه ثلاث مسائل: الأولى: أن شرط الفعل الذي وقع التكليف به أنْ يكون ممكنًا، فلا يجوز التكليف بالمستحيل (٥) عند

<sup>(</sup>۱) وهذا التحقيق الذي انتهى إليه المصنف هو ما ذهب إليه عُلماء الحنفية وكثير من أصحاب المذاهب من الشافعية والمالكية ، وأطال في الاحتجاج له الإمام ابن تيمية وابن القيم والشوكاني والمِقْبَلي . انظر : المصادر السابقة مع «إرشاد الفحول» (٢٠٢١) ، «الإبهاج» (٢/١٦) ، «المسودة في أصول الفقه» «التلقيح بشرح التنقيح» ص ٣٠٠ ، «شرح الكوكب» (٢٠٢/١) ، «المسودة في أصول الفقه» ص ٤٧٣ » المحصول» (١/١/١١) .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية : ١٥ . (٣) سورة طه، الآية : ١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية : ١٦٥ .

<sup>(</sup>٥) المستحيل أو المُحَالُ: المقصود به عند الأُصوليين على أقسام منها: • ما لم تجز عادة بخلق القدرة على مثله للعبد مع جوازه كالمشى على الماء ، والطيران فى الهواء . • ما كان متعذرًا عقلاً مُمْكنًا عادة كالتكليف بالإيمان لمن علم الله أنه لا يؤمن . • ما كان فى امتثاله مشقة عظيمة كالتوبة بقتل النفس ، ومحل النزاع إنما هو فى التكليف بالمتعذر عادة ، أما المتعذر عقلاً لتعلق علم الله به ، فلا خلاف فيه ، ومثاله أن الله تعالى كلف الثقلين بالإيمان مع قوله : ﴿ وَمَا أَكَثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصَتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (يوسف : ١٠٣) .

الجمهور (١) وهو الحق وسواء كان مستحيلًا بالنظر إلى ذاته ، أو بالنظر إلى المتناع تعلَّق قدرة المكلَّف به ، وقال جمهور الأشاعرة : بالجواز مطلقًا ، وقال جماعة منهم : إنه ممتنع في الممتنع لذاته جائز في الممتنع لامتناع تعلَّق قدرة المكلَّف به .

وعندى: أَنْ قُبْح التكليف بما لا يُطلق معلوم بالضرورة ، فلا يحتاج إلى استدلال والمجوز لذلك لم يأت بما ينبغى الاشتغال بتحريره ، والتعرُّض لرَدِّه .

ومما يدلُّ على هذه المسألة في الجملة قوله سبحانه: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ لَنَهُ اللّهُ الله الله الله سبحانه الله عند هذه الدعوات المذكورة في القرآن «قد فعلت » (٥) .

وهذه الآيات ونحوها إنما تدلُّ على عدم الوقوع لا على عدم الجواز ، على أن الخلاف فى مجرد الجواز لا يترتب عليه فائدة أصلاً ، وهذا الكلام فى التكليف بما لا يُطاق ، وأما التكليف بما علم الله أنه لا يقع فالإجماع منعقد على صِحَّته ووقوعه (٢) .

<sup>=</sup> انظر: «الإبهاج» (١/١٧١)، «شرح البدخشي» (١/ ١٨٣)، «نهاية السول» (١/٦٦١) «فواتح الرحموت» (١/ ١٦٣)، «التمهيد» للكلوذاني (١/ ٢٦٣ - ٢٦٣)، «المستصفى» (١/ ٢٨٨)، «البرهان» (١/ ٨٨)، «إرشاد الفحول» (١/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>۱) وهو ما رجَّحه الجُويني، والغزالي، وابن الحاجب، والأصفهاني، وحكاه عن الشافعي وحكاه الفتوحي عن الجمهور، واعتمده ابن دقيق العيد، والشوكاني. انظر: المصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية ٢٨٦ .
 (٣) سورة الطلاق ، الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية : ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم كتاب الإيمان (٢٠٠) ، وأحمد (٢٣٣/١) ، وأبوعوانة في «صحيحه» من حديث ابن عباس رضى الله عنهما (١/ ٧٥) .

<sup>(</sup>٦) وقد نقل الإجماع عليه السبكي في «الإبهاج» (١/ ١٧١) ، والكلوذاني في «التمهيد» (١/ ٢٦٣) .

#### [ تحصيل الشرط الشرعي ]

الثانية: أن حصول الشرط الشرعى ليس شرطًا في التكليف عند أكثر الشافعية والعراقيين من الحنفية.

وقال جماعة منهم الرازى وأبو حامد (١) وأبو زيد (٢) والسرخسى (٣) : هو شرط ، وهذه المسألة ليست على عُمومها ، إذْ لا خلاف فى أن مثل الجُنُبِ والمُحْدِث مأموران بالصلاة ، بل هى مفروضة فى جزئي منها وهو : أنَّ الكُفَّار مخاطبون بالشرائع : أى بفروع العبادات عملًا عند الأولين لا عند الآخرين .

وقال قوم: هم مكلَّفون بالنواهي ؛ لأنها أَلْيق بالعقوبات الزاجرة دون الأوامر، والحق ما ذهب إليه الأولون، وبه قال الجمهور (٤)، ولا خلاف في أنهم مخاطبون بأمر الإيمان ؛ لأنه مبعوث إلى الكافة، وبالمعاملات أيضًا.

والمراد بكونهم مخاطبين بفروع العبادات: أنهم مؤاخذون (٥) بها في

<sup>(</sup>۱) أحمد بن محمد بن أحمد الإسفراييني ، نسبة إلى إسفرائين (أبو حامد) فقيه ، شافعي ، أصولى ، من كبار العلماء . له : شرح المزنى فى خسين مجلدًا ، التعليقات فى الأصول . توفى سنة (۲۰۸ هـ . انظر : «وفيات الأعيان» (۲۳/۱) ، «تهذيب الأسماء» (۲۰۸ /۲) .

 <sup>(</sup>۲) عبد الله بن عمر بن عيسى ، الشهير بأبي زيد الدبوسى الحنفى ، فقية ، أصولى ، قاض له عدة مؤلفات في الأصول منها : تقويم الأدلة ، الأمد الأقصى . توفى سنة ٤٣٠ هـ .
 انظر : «الجواهر المضية» (١/ ٣٣٩) ، «الفوائد البهية» ص ١٠٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر: كلامهم في «المحصول» للرازي (١/ ١/ ١٣٩) ، «أصول السرخسي» (١/ ١٠٦) ، « أصول السرخسي » (١/ ١٠٦) ، « شرح الكوكب » (١/ ٤٦٠) .

<sup>(</sup>٤) وإليه ذهب أحمد والشافعي ، والأشاعرة ، وأبو بكر الرازى والكرخي ، وهو ظاهر مذهب ما ملك فيما حكاه الباجي ، وصحَّحه النووى . انظر : تفصيل أقوالهم في « المستصفى » (١/ ١٩١) ، « فواتح الرحموت » (١/ ٨/١) ، « تيسير التحرير » (٢/ ١٤٨) ، « شرح الكوكب (١/ ١٠٥) ، « أصول السرخسي » (١/ ٤٧) ، « المحصول » (١/ ٢/ ٣٣٩) ، « الإبهاج » (١/ ٢/) .

<sup>(</sup>٥) وقد نبَّه الجمهورُ القائلونُ بمخاطبة الكفار بالفروع على هذا المعنى ، وزادوا المراد بتوجُّه الخطاب عليهم : تعلُّق الوعيد بالترك ، واستحقاق العذاب عليه بالآخرة ، وليس المراد بذلك =

الآخرة مع عدم حُصول الشرط الشرعى وهو الإيمان ، ومما يدلُ على مذهب الأولين قوله سبحانه : ﴿ يَنَائَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ (١) ونحوها وهم من جملة الناس ، وقوله : ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ فَا فَالُوا لَرَ الْمُصَلِينَ فِي اللَّهِ النَّاسُ الْحَوْلُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه

## [ التكليف عند مباشرة الفعل ]

الثالثة: إن التكليف بالفعل والمراد به أثر القدرة الذى هو الأكوان (٥) لا التأثير الذى هو أحد الأعراض النسبية ثابت قبل حدوثه اتفاقًا ، وينقطع بعده اتفاقًا ، ولا اعتبار بخلاف من خالف فى الطرفين فهو بَيِّنُ السقوط ، واختلفوا هل التكليف به باقٍ حال حدوثه أم لا ؟

فقال جمهورُ الأشعرية: باق، وقالت المعتزلة والجويني: ليس بباق.

<sup>=</sup> أنهم يؤمرون بفعل العبادة مع الكفر ، ولا بقضائها بعد الإسسلام . انظر : «شرح اللُّمع» (١/ ٢٧٤) ، «شرح الكوكب» (١/ ٣٠٥) ، «المجموع» للنووى (٣/٤) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٢١ . (٢) سورة المدثر ، الآيتان : ٤٣ ، ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت ، الآيتان : ٦ ، ٧ .(٤) الفرقان ، الآيتان : ٦٩ ، ٦٩ .

<sup>(</sup>٥) يقصد المصنف بذلك مسألة التكليف ، هل يتوجَّه عند مباشرة الفعل ، أم قبلها ؟ وإيضاحه أن الأشاعرة ذهبوا إلى أن الشخص إنما يصير مأمورًا بالفعل عند مباشرته له ، والوجود قبل ذلك ليس أمرًا ، بل هو إعلام بأنه في الزمان الثاني سيصير مأمورًا .

وذهبت المعتزلة إلى أنه إنما يكون مأمورًا قبل وقوع الفعل ، قال القراقي : وهذه المسألة من أغمض مسائل أصول الفقه ، قال الآمدى : اتفق الناس على جواز التكليف بالفعل قبل حدوثه سوى شذوذ من أصحابنا ، وعلى امتناعه بعد صدور الفعل . انظر التفصيل في : «شرح الأسنوى » (١/ ١٨٨) ، «شرح البدخشى » (١/ ١٨٨) ، «البرهان » للجويني (١/ ٨٨ – ٨٩) ، «أحكام الآمدى » (١/ ١٩٥) ، «إرشاد الفحول » (١/ ١٤٤) .

## [ الفهم والبلوغ لصحة التكليف ]

الرابع: في المحكوم عليه: وهو المكلّف ، ويُشترط باتفاق المحققين في صِحَّة التكليف بالشرعيات فَهم المكلف لما كُلّف به بمعنى تصوره بأن يفهم من الخطاب القدر الذي يتوقّف عليه الامتثال لا بمعنى التصديق به ، فتقرر أن المجنون والصبى الذي لا يُميز غير مُكلّفين ؛ لأنهما لا يفهمان خطاب التكليف ولزوم أرش (١) جنايتهما من أحكام الوضع لا من أحكام التكليف.

وقد وَرَدَ الدليل برفع التكليف قبل البلوغ كحديث «رُفِعَ القَلَم عن ثلاثة » (٢) وهو وإنْ كان في طُرُقه مقالٌ ، لكنه باعتبار كثرة طُرُقه من قِسْم الحَسَن ، وباعتبار تَلَقِّى الأُمَّة له بالقَبُول لكونهم بين عاملٍ به ومُؤَوِّل له صار دليلاً قطعيًّا .

ويؤيده حديث « من اخضرً مِئزَرُهُ فاقتلوه » (٣) ، وأحاديث النهى عن قتل الصبيان (٤) حتى يبلغوا ، وأحاديث أنه صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) الأَرْشُ : هو دية الجراح ، ويُطلق على المال الذي يُعاوضُ به عن ذلك .

انظر: «المصباح المنير» (١٦/١) ، «التوقيف» للمناوي ص ٥٠ .

<sup>(</sup>۲) باقی الحدیث: عن المخنُون حتی یفیق، وعن الصَّبی حتی یُڈرِك، وعن النائم حتی یستیقظ ، وهو مروی عن علمی ﷺ وغیرہ، رواہ أبو داود كتاب الحدود (۳۲۹۹)، والنسائی كتاب الطلاق (۳۲۳۲)، والترمذی كتاب الحدود (۱۲۲۳)، والدارمی (۲/ ۱۷۱)، وأحمد (۲۲۷۷۸)، وصحَّحه الحاكم (۹۶۹)، والذهبی .

<sup>(</sup>٣) الحديث بلفظ عن عطية القُرظى قال: عُرِضَنَا على رسول الله ﷺ يوم قُريظة ، فكان من أُنْبَتَ قُتِلَ ، ومن لم يُنْبِت خُلِّ سبيلُهُ ، فكُنْتُ ممَّن لم ينبت فَخُلِّ سبيلى » رواه الترمذى كتاب السير (١٥٨٤) وأبو داود كتاب الحدود (٤٤٠٤) ، وابن ماجه (٢٥٤١)، والنسائى (٣٤٦٠) ، وأحمد (٢٠٤٨) ، وصححه الترمذى وقال: والعمل على هذا عند أهل العلم أنهم يرون الإنتات بُلُوغًا ، إن لم يعرف احتلامه ولا سِنْهُ . وهو قول أحمد وإسحاق .

انظر: «السنن» (٣/٣٧).

<sup>(</sup>٤) وفى المسألة أحاديث كثيرة أشهرها ما رواه ابن عمر رضى الله عنهما أن النبى ﷺ «نهى عن قتل الصبيان (١٤) ، عن قتل النبيان » ، متفق عليه : رواه البخارى كتاب الجهاد باب قتل الصبيان (٣٠١٤) ، ومالك فى « الموطأ » كتاب الجهاد (٩٨١) .

«كان لا يأذن فى القتال إلاَّ لمن بلغ سِنَّ التكليف» (١) ، والأدلة فى هذا الباب كثيرة ولم يأْتِ من خالف فى ذلك بشىء يصلح لإيراده .

## [ التكليف بالمعدوم ]

ووقع الخلاف بين الأشعرية والمعتزلة هل المعدوم (٢) مكلّف أم لا؟ فذهب الأوّلون إلى الأوّل ، والآخرون إلى الآخر ، وهذا البحث يتوقّف على مسألة الخلاف في كلام الله سبحانه المقررة في علم الكلام وهي وإن طالت ذُيولها، وتفرَّق الناس فيها فِرَقًا وامْتُحن بها من امْتُحن من أهل العلم وظنَّ من ظن أنها من أعظم مسائل أصول الدين ليس له كثير فائدة ، بل هي من فُضول العلم ، ولهذا صان الله سلف هذه الأُمة من الصحابة والتابعين ، وتابعيهم عن التكلُّم فيها .

وإلى هنا انتهى الكلام فى المبادئ ، ولنشرع الآن بعون الله سبحانه وتعالى فى المقاصد فنقول وبه أجول وأصول :



<sup>(</sup>۱) يقصد المصنف ما رواه ابن عمر رضى الله عنهما أنه عُرِضَ على النبى ﷺ يوم أُحُدِ وهو ابن أربع عشرة سنة فأجازه » رواه البن أربع عشرة سنة فأجازه » رواه البخارى كتاب المغازى (٤٠٩٧) ، (فتح ٧/ ٤٥٣) ، ومسلم كتاب الإمارة (٩١/ ١٨٦٨) .

<sup>(</sup>٢) قوله : المعدوم : معناه قيام الطلب القديم بذات الرب سبحانه وتعالى ، للفعل من المعدوم بتقدير وجوده وتَهَيَّئهِ لفهم الخطاب ، فإذا وجد وتهيأ للتكليف صار مكلفًا بذلك الطلب ، وهذه المسألة مما أدخله الأشاعرة فى مسائل الأصول ، وتفصيل المقام فيها يطول .

انظره: في «أحكام الآمدي» (٢٠٢/١) ، «شرح الأسنوي» (١/٧٧١) ، «شرح البدخشي» (١/٧٧١) ، «المستصفى» (١/٧٧) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/٧٧) ، «أصول السرخسي» (٢/ ٣٣٤) .

## المقصد الأول

في الكتاب العزيز وفيه فصول:

# الفَهَطْيِكُ الأَوْلِنَ

## فى تعريف الكتاب

فى تعريف الكتاب: فهو لُغَة يُطلق على كل كتابة ومكتوب، ثم غلب في عُرْف أهل الشرع على القرآن.

والقرآن في اللغة: مصدر بمعنى القراءة ، غَلَب في العُرْف العام على المجموع المعيَّن من كلام الله سبحانه ، المقروء بألسنة العباد ، وهو في هذا المعنى أشهر من لفظ الكتاب وأظهر ، فلذا جُعِلَ تفسيرًا له ، فهذا تعريف الكتاب باعتبار اللَّغة ، وهو التعريف اللَّفظي الذي يكون بمرادف أشهر .

وأمًّا حدُّ الكتاب اصطلاحًا: فالأولى أن يُقال هو كلام الله المُنزل على مُحَمَّدِ ﷺ ، المتلو المتواتر (١) . وهذا لا يَرِدُ عليه ما ورد على سائر المُحدود .



<sup>(</sup>١) انظر هذا التعريف في : «أصول السرخسي» (١/ ٢٧٩) ، «روضة الناظر مع شرحها نُزهة الخاطر» (١/ ١٧٨) ، «الرسالة» للشافعي ص ٧٣ ، «قواطع الأدلة» ص ٤٩ ، «تشنيف المسامع» (١/ ١٤٢) .



# الفَهَضِّيلُ اللَّهَانِينَ

## في تواتر القراءات العشر

اخْتُلف في المنقول أحادًا هل هو قرآن أم لا؟ فقيل: ما لم يتواتر فليس بقرآن ، وقد ادَّعي أهل الأصول تواتر كل واحدة من القراءات السبع بل العشر ، وليس على ذلك أثارة من عِلْم ، فإن هذه القراءات كل واحدة منها منقولة نقلاً آحاديًا (١) كما يعرف ذلك من يعرف أسانيد (٢) هؤلاء القُرَّاء لقراآتهم .

وقد نقل جماعة من القُرَّاء الإجماع على أن فى هذه القراءات ما هو متواترٌ ، وما هو آحاد ولم يقل أحد منهم بتواتر كل واحدة من السبع فضلًا عن العشر .

<sup>(</sup>۱) أجمع العُلَماء من الأثمة الأربعة وغيرهم على تواتر القراءات العشر بلا خلاف بينهم ، وقد جزم بذلك السرخسى والسبكى والزركشى ، وابن الجزرى ، وغيرهم واحتجاج المصنف تبعًا للشوكانى أن أسانيد القُرَّاء جاءت من طُرُق آحاد لم تجتمع فيها شروط التواتر ، فقد رَدَّهُ العلماء مطوَّلاً وقالوا: لقد كان يتلقَّى القراءة الجمع الغفير عن مثلهم ، ولكن الأثمة قصدوا الاختصار فلم يذكروا هذه الطُّرُق المتكاثرة ؛ لأجل الاختصار وبسط ذلك يُراجع فى : «شرح الكوكب» (٢/ ١٢٨) ، «البرهان فى علوم القرآن» للزركشى (١/ ٢١٩) ، «النشر فى القراءات العشر» (١/ ٢٧٤) ، «مناهل العرفان» للزرقانى (١/ ٤٣٦) ، «أصول السرخسى» (١/ ٢٧٩) .

<sup>(</sup>٢) بل أغفلت هذه الكُتب الكثير من الأسانيد لأجل الاختصار والتسهيل. قال أبو حيان: فهذا أبو عمرو بن العلاء ، اشتهر عنه سبعة عشر راويًا ، ثم ساق أسماءهم ، واقتصر ابن مجاهد على اليَزيدى ، واشتهر عنه عشرة أنفس ، وقال مكى : إن الذين صنَّفوا في القراءات من الأثمة المتقدمين قد ذكروا أضعاف هؤلاء ، فلما تقاصرت الهمم اقتصروا على من اشتهر بالثقة والأمانة ، وطول العُمْر في ملازمة القراءة ، فأفردوا من كل مضر إمامًا واحدًا.

انظر : التفصيل في « الإتقان » (١/ ٢٢٤) ، « فتح الباري » (٨/ ٦٤٧) مع المصادر السابقة .

والحاصل: أن ما اشتمل عليه المصحف الشريف واتَّفق عليه القُرَّاء المشهورون فهو قرآن، وما اختلفوا فيه (١) فإن احتمل رَسْم المصحف قراءة كل واحد من المختلفين مع مطابقتها للوجه الإعرابي والمعنى العربي فهي قرآن كلها؛ وإن احتمل بعضها دون بعض فإن صَحَّ إسناد ما لم يحتمله الرسم، وكانت موافقة للوجه الإعرابي والمعنى العربي فهي القراءة الشاذة، ولها حُكْم أخبار الآحاد في الدلالة على مدلولها سواء كانت من السبع أو غيرها.

وأمًّا ما لم يصح إسناده مما لم يحتمله الرسم ، فليس بقرآن ولا يُنَزَّل مَنْزِلَة الآحاد ، وقد صحَّ أن النبئ ﷺ قال : «أقرأني جبريلُ على حَرْفِ فلم أزل أستزيده حتى أقرأني على سبعة أخْرُفِ » (٢) .

والمراد بها لُغَات العرب (٣) فإنها بلغت إلى سبع اختلفت فى قليل من الألفاظ ، واتفقت فى غالبها ، فما وافق لغة من تلك اللغات فقد وافق المعنى العربى والإعرابى ، وهذه المسألة محتاجة إلى بَسْط يَتَّضح به حقيقة

<sup>(</sup>١) أيّ من غير العشر المتواترة ، مثل بعض القراءات الشاذة ، أو الوجوه التي نُسبت إلى بعض الأثمة ولم تثبت عنهم .

<sup>(</sup>۲) متفق عليه: رواه البخارى كتاب فضائل القرآن (٤٩٩١) ، ومسلم كتاب صلاة المسافرين (٢٧٢/ ٨١٩) ، من حديث ابن عباس رضى الله عنهما ، وقد جزم بعض الأثمة بتواتر هذا الحديث منهم ابن الجزرى ، والسبكى .

<sup>(</sup>٣) هذا هو أحد الوجوه التى قيلت فى معنى الحديث ، وقد رَجَّحَهُ جَمْعٌ من أهل العلم منهم : أبو عبيد بن سلام ، وابن عبد البر ، والخطابى ، والبغوى ، وابن عطية وغيرهم ، ولحن الإمام البغوى هذا الرأى بقوله : وأظهر الأقاويل وأشبهها بظاهر الحديث ، أن المراد من هذه الحروف اللغات ، وهو أن يقرأه كلَّ قوم من العرب بلُغتهم ، وما جرتْ عليه عادتُهُمْ من الإدغام ، والإظهار ، والإمالة ، والتفخيم ، وغير ذلك من وجوه اللُغات ، وقال أبو عبيد : ليس معناه أن يكون فى الحرف الواحد سبع لغات ، لكن هذه السبعة متفرقة فى القرآن ، فبعضه ليئة قريش ، وبعضه بلُغة هوازن ، وبعضه بلُغة اليمن . . . " انظر البحث بتوسّع فى : «شرح السنة " للبغوى (٣/ ٢٤٨) ، « تفسير القرطبى » (١/ ٤٤) ، « فتح البارى » (٨/ ١٤٤٢ – ٢٤٩) ، «مناهل العرفان » (١/ ٢٥٧) ، « المحرر الوجيز » (١/ ٢٤٧) ، « الإنقان » (١/ ٢٢٧ – ٢٢٣) .

ما ذكر ، وقد أفردها الشوكانيُ بتصنيف مُسْتَقِلِ (١) فَلْيُرْجِع إليه (٢) . [ إثبات البسملة واختلافهم فيها ]

وقد ذكر جماعة من أهل الأصول في هذا البحث ما وقع من الاختلاف بين القُرَّاء في البسملة ، وهل هي آية من كل سورة ، أو آية في الفاتحة فقط ، أو آية مستقلة أُنْزِلت للفَصْل بين كل سورتين ، أو ليست بآية ولا هي من القرآن ؟ وأطالوا البحث في ذلك وبالغ بعضهم فجعل هذه المسألة من مسائل الاعتقاد ، وذكرها في مسائل أصول الدين .

والحقُّ أنها آية في كل سورة (٣) لوجودها في رَسْم المصاحف، وذلك هو الركن الأعظم في إثبات القرآنية للقرآن، ثم الإجماع على ثُبوتها خطًا في المصحف في أوائل السور كُلُها ولم يخالف في ذلك من لم يُثبت كونها قرآنًا من القُرَّاء وغيرهم.

وبهذا الإجماع حصل الركن الثانى: وهو النقل مع كونه نقلاً إجماعيًا بين جميع الطوائف.

#### [ موافقة الوجه العربي ]

وأما الركن الثالث: وهو موافقتها للوجه الإعرابي والمعنى العربي فذلك ظاهر إذا تقرَّر لك هذا علمت أن نفى كونها من القرآن مع تسليم

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك في كتابه « إرشاد الفحول » (١ / ١٢٢) .

 <sup>(</sup>۲) يمكن ضبط القراءة المقبولة بأنها كل قراءة وافقت أحد المصاحف العثمانية ولو تقديرًا ،
 ووافقت العربية ولو بوجه ، صح إسنادها ، قال صاحب الطّيبة :

انظر : «النشر » (١/٣/١) «المرشد الوجيز » ص ١٦٨) ، «الإتقان » (١/ ٢٣١) ، « مناهل العرفان » (١/ ٣٤٠) (المراجع) .

 <sup>(</sup>٣) وهو مذهب أكثر العلّماء كالشافعي ، وأحمد ، وإسحاق ، وابن المبارك ، وأبو حنيفة وهو قول أكثر القُرّاء السبعة . انظر : «شرح مسلم » للنووى (٤/ ١١٣) ، «المجموع » (٣/ ٣٣٣) ،
 له : «تفسير القرطبي» (١/ ٩١) ، «إرشاد الفحول » (١/ ٢٤) .

وجودها فى الرسم مجرد دعوى غير مقبولة ، وكذلك دعوى كونها آية واحدة أو آية من الفاتحة مع تسليم وجودها فى الرسم فى أوّل كل سورة فإنها دعوى مجردة عن دليلٍ مَقْبول تقوم به الحُجَّة .

وأما ما وقع من الخلاف فى كونها تُقْرأ فى الصلاة ، أو لا تُقرأ ، وعلى القول بكونها تُقرأ هل يُسِرُ بها مطلقًا ، أو يكون على صفة ما يقرأ بعدها من الإسرار فى السِّرية ، والجَهْر فى الجهرية ، فلا يخفاك أن هذا خارج عن مَحَلُ النزاع ، وقد اختلفت الأحاديث فى ذلك اختلافًا كثيرًا ، وقد بسط الشوكانى القول فى ذلك فى رسالة مستقلة (١) وذكر فى «نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار » (٢) ما إذا رجعت إليه لم تَحْتَجْ إلى غيره .



<sup>(</sup>۱) وهي من رسائله المخطوطة وعنوانها «الرسالة المكملة في أدلة البسملة» كذا في مقدمة كتابه «نيل الأوطار» (۱/ و ) .

<sup>(</sup>٢) انظر : بحث الشوكاني القيم لهذه المسألة في كتابه " نيل الأوطار " (٢/ ١٩٨ – ٢٠٩) .

رَفْعُ بعِس (لرَّحِن الْخِشَّ يُّ (سِلْمَر) (النِّر) (الفِرْدوك \_\_\_\_ www.moswarat.com

### الفَطْيِلُ الثَّالِيْنُ

# في المُحْكَم والمتشابه من القرآن

لَا خلاف في وقوع النوعين فيه لقوله سبحانه : ﴿ مِنْهُ مَايَتُ تُحَكَّمَتُ مُّ كَمَّنَتُ مُحَكَّمَتُ مُّ اللَّهُ مُلَثَّلِهِ مُلَثَّلُهِ ﴿ ( ) واختلف في تعريفهما .

فقيل المُحْكَم: ما له دلالة واضحة ، والمتشابه: ما له دلالة غير واضحة ، فيدخل في المتشابه المجمل والمشترك.

وقيل المُحْكَم: الناسخ والمتشابه المنسوخ، وقيل غير ذلك، وحُكُم المُحْكم: هو وجوب العمل به.

وأما المتشابه: فاختلف فيه على أقوال: الحقّ: عدم جواز العمل به لقوله سبحانه: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَكِبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآهَ الْفِتْمَنَةِ وَأَبَيْعُونَ مَا تَشَكِبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآهَ الْفِتْمَنَةِ وَأَلْرَسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِمْ ﴾ (٢) وَالوقف على قوله ( إلا الله ) متعين (٣).

ولا يصحّ القول بأن الوقف على قوله : ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ ؛ لأن

<sup>(</sup>١) ، (٢) سورة آل عمران ، الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٣) وهذا مذهب الجمهور ، وقالوا : إن قوله ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي اَلْمِلَدِ ﴾ مقطوع عما قبله ، وأن الكلام تم عند قوله إلا الله ، و(الواو) هي للاستثناف ، فيكون قوله ﴿ وَالرَّسِخُونَ ﴾ مبتدأ وخبره ﴿ يَقُولُونَ ﴾ ، وعليه فالمتشابه لا يعلم تأويله إلا الله وحده ، وإليه ذهب ابن مسعود ، وأبى بن كعب ، وابن عباس رضى الله عنهم ، والفراء ، ، وأبو عبيدة ، وعزاه ابن الجوزي إلى الجمهور ، ورجَّحه ابن قدامة والخطابي ومالك وغيرهم . انظر : «زاد المسير » (١/٤٥٣) الجمهور ، ورجَّحه ابن قدامة والخطابي ومالك وغيرهم . انظر : «زاد المسير » (١/٤٥٣) م "قسير القرطبي » لتفسير ابن كثير » (١/٤٧٣) ، «فتح القدير » للشوكاني (١/ ٣١٥) ، «تفسير الرازي» (٩٧/٤) ، «المُحرر الوجيز» (٢٢/٣) ، (شرح الكوكب)

ذلك يستلزم أن يكون جملة : ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ عَلَى وَلا معنى لتقييد عِلْمهم به بهذه الحالة الخاصة وهي حال كونهم يقولون هذا القول ، وليس ما ذكرناه من عدم جواز العمل بالمتشابه لِعِلَّة كونه لا معنى له ؛ فإنَّ ذلك غير جائز ، بل لِعِلَّة قُصور أفهام البشر عن العلم به والاطلاع على مُراد الله ، كما في الحروف التي في فواتح السُّور ، فإنه لا شك أن لها معنى لم يبلغ أفهامنا إلى معرفته ، فهي مما استأثر الله بعلمه ، ولم يُصِبُ من تَمَحَّل لتفسيرها ، فإنَّ ذلك من التقوُّل على الله بما لم يَقُل ، ومن تفسير كلام الله سبحانه بمحض الرأى ، وقد ورد الوعيد الشديد عليه .

وقد بَسَط الشوكاني المبحث في تفسيره « فتح القدير الجامع بين فَنَى الرواية والدراية من علم التفسير » ولخّصنا من ذلك في تفسيرنا « فتح البيان في مقاصد القرآن » ما يُثلج خاطر المُطّلع عليه إن شاء الله تعالى .



رَفْخُ جبر (لاَرَّجِنِ) (الْبَخَرِّي (سِلْنَهُ) (الفِرْ) (الفِرُوكِ www.moswarat.com

## الفَصْيِلُ الْمُوَايِّعِ

# في المُعَرَّب هل هو موجود في القرآن أم لا؟

والمراد به: ما كان موضوعًا لمعنى عند غير العرب ، ثم استعملته العرب فى ذلك المعنى كإسماعيل وإبراهيم وإسحق ويعقوب ونحوها ، ومثل هذا لا ينبغى أن يقع فيه خلاف .

والعَجَب ممن نفاه وهم الأكثرون (١) على ما حكاه ابن الحاجب وشُرَّاح كتابه ولم يأتوا بشيء يصلُح للاستدلال به في محلِّ النزاع .

وفى القرآن من اللَّغات الرُّومية والهندية والفارسية والسُّريانية ما لا يجحده جاحد، ولا يخالف فيه مخالف، حتى قال بعض السلف: إنَّ في القرآن من كل لُغة من اللغات، ومن أراد الوقوف على الحقيقة في القرآن من كل لُغة من اللغات، ومن أراد الوقوف على الحقيقة فليبحث كتب التفسير في مثل المِشْكاة (٢) والإِسْتَبْرَق (٣)

<sup>(</sup>۱) في مذهب الجمهور تفصيل ، فمنهم من ذهب إلى أن جميع ما في القرآن عربي ، وليس فيه شيء من سائر اللّغات ، وإليه ذهب الشافعي ، والباقلاني ، واختاره القاضي أبو يعلى وابن عقيل وابن جرير ، والباجي ، وأجابوا عن هذه الكلمات التي أوردها من قال بالجواز ، بأن أصلها غير عربي ، ثم عرّبتها العرب ، واستعملتها ، فصارت من لسانهم بالتعريب والاستعمال وهو ما رجّحه أبو عبيد القاسم بن سلام ، وابن قدامة وجمع ، وفي المسألة آراء أخرى تراجع في «الوصول» لابن برهان (١/ ١١٦) «أحكام الفصول» (١/ ٣١٠) ، «شرح الكوكب» (١/ ١٩٤) «أحكام الأمدى» (١/ ٢٧٨) ، «الإبهاج» (١/ ٢٧٨) ، «الإتقان» «أحكام الآمدى» (١/ ٢٧٨) ، «المغدادى ص ٤١ بتحقيقي طبعة دار الفضيلة ، « نزهة الخاطر » (١/ ١٨٤) .

<sup>(</sup>٢) المشكاة : كل كُوَّة غير نافذة . انظر : «القاموس » (٢/ ٧٤٥) ، «مختار الصحاح » ص ٣٤٥ . (٣) الإستبرق : غليظ الديباج ، وهو نوع نفيس من الحرير . انظر : «شرح مسلم » للنووى (٢٧٩/١٤) ، «الإتقان» (١/ ١٧٩) ، «الدر المنثور» (٣٨٨/٥) .

والسِّجِّيل (١) والقِسْطاس (٢) والياقوت وأباريق والتَّنُّور (٣).

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>۱) السّجِيل: أي من سِجِل: أي مما كتب لهم أنهم يعذَّبون بها ، والسّجِيل: بمعنى السّجِين وهو وادٍ في جَهنم ، وموضِعٌ فيه كتاب الفجّار. انظر: «القاموس» (٢/ ٥٢٥) ، «مختار الصحاح» ص ٢٨٧ ، «المعجم الوجيز» ص ٣٠٤ .

<sup>(</sup>٢) القِسْطَاسُ: بالضم والكسر: الميزان، أو ميزان العدل، وقسَّط بينهم المال، قسمه على السوية. انظر: «القاموس» (٣/ ١٦٢١)، «أساس البلاغة» ص ٦٧٥.

<sup>(</sup>٣) التتُور : قال ابن دُرَيْد والنَّحاس : اسم فارسى مُعَرَّب ، وهو على بناء فَعَل ؛ لأن أصل بنائه تَنْر ، وليس فى كلام العرب نون قبل راء ، واختُلف فى المراد به فى الآية على ستة أقوال ، أنه مكان يُوقَد فيه ، أو وجه الأرض .

انظرها بالتفصيل في : " تفسير القرطبي » (٩/ ٣٤) ، " زاد السير » (١٠٤/٤) .

# المقصد الثاني في السُنة

وفيه أبحاث :

# البحث الأول فى معنى السُّنة لُغة وشرعًا

أما لُغة: فهى الطريقة المسلوكة، وقيل: المحمودة، وقيل: المعتادة حسنة كانت أو سيئة كما فى الحديث الصحيح: «من سَنَّ سُنةً حَسنةً» (١) إلى آخره، وأما شرعًا: فهى قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم وفعله وتقريره وتُطلق بالمعنى العام على الواجب وغيره فى عُرْف أهل اللغة والحديث، وأما فى عُرْف أهل الفقه (٢) فإنما يُطلقونها على ما ليس بواجب، وتُطلق على ما يقابل البدعة.

وقيل: هي ما واظب على فِعْله النبي صلى الله عليه وآله وسلم مع عدم تركها بلا عُذْر . وقيل: هي في العبادات النافلة ، وفي الأدلّة ما صدر عن النبي عَلَيْهُ من غير القرآن من قول أو فعل أو تقرير ، وهذا هو المقصود في البحث عنه في هذا العلم .



<sup>(</sup>۱) صحيح : رواه مسلم كتاب الزكاة (۲۹/۲۹) عن جرير بن عبد الله رضى الله عنهما . (۲) انظر : تفصيا مصطلح السُنة في : ها مان العرب ۱/۷۷ ۸۵ ، «أمرا الله عنهما .

<sup>(</sup>٢) انظر : نفصيل مصطلح السنة في : «لسان العرب» (٨٩/١٧) ، «أصول السرخسي» (٢/ ٨٩) ، « أصول السرخسي» (١٣/١) ، « فواتح الرحموت » (٩٦/٢) ، «شرح الكوكب» (١٩٩/٢) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٢٢٣) . المحلي » (١٩٩/٢) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٢٢٣) .

رَفَعُ عِب (ارَحِيُ الْلِخَن يَ (سَلِيَر) (الِنْر) (الِفروف مِس www.moswarat.com

# البحث الثاني في حُجِّية السُّنة

إنه قد اتَّفق من يُعْتَدُّ به من أهل العلم على أن السَّنة المُطَهَّرة مستقلة بتشريع الأحكام ، وأنها كالقرآن في تحليل الحلال ، وتحريم الحرام ، وقد ثبت عنه صَلَّى الله عليه وسلم أنه قال : « ألا وإنى أوتيت القرآن ومثله معه » (۱) أى من السُّننِ التي لم ينطق بها القرآن ، وذلك كتحريم لحوم الحُمُر الأهلية (۲) ، وتحريم كل ذِي نابٍ من السِّباع (۳) ، ومِخلب من الطير وغير ذلك مما لم يَأْتِ عليه الحَصْر .

وما ورد من طريق ثوبان (٤) في الأمر بعرض الأحاديث على القرآن ، فقال يحيى بن معين (٥) : إنه موضوع وَضَعَتْهُ الزَّنَادقة .

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود كتاب السُّنة (٤٦٠٥) ، أحمد في «مسنده» (١٣١/٤) ، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١/ ٨٩) ، وصححه الحافظ. انظر: «التمهيد» لابن عبدالبر (١٠/١١) .

<sup>(</sup>۲) **الحُمُر الأهلية**: هي الحُمُر المستأنسة التي يستخدمها الناس في حوائجهم ، فأما الحمار الوحشي ، فاتفقوا على إباحته . انظر : «شرح السنة » للبغوي (۹/ ٤٦٥) ، «صحيح مسلم» كتاب الصيد ب/٦ (٣٦/ ١٩٤) ، «شرح مسلم» (٩٠/١٣) .

<sup>(</sup>٣) قال العلماء: أراد بذى الناب: كل ما يعدو على الناس وأموالهم ، مثل الذئب ، والأسد ، والكلب ، والفهد ، ونحوها ، وكذلك كلَّ ذى مخلب من الطير كالنسر والصَّقُر والبازى ونحوها : وسُمَّى مخلب الطائر مخلبًا ؛ لأنه يخلِبُ : أى يشق ويقطع ، وفيه أحاديث عن أبى هريرة رَفِّيْهِ وأبى تعلبة وابن عباس رضى الله عنهم وغيرهم . انظر : « فتح البارى » (٩/ ٤٧٤) ، هرسرح السُّنة » (٤٤٨/٦) ، « شرح مسلم » (٩/ ٨٢/) .

<sup>(</sup>٤) ثُنويَان بن يُحْدَد الهاشمي، مولىٰ رسول الله ﷺ، أبو عبد الرحمن الصحابي الجليل، سكن الشام، وتوفى سنة ٥٤هـ .

انظر : ترجمته في «الثقات » (٣/ ٤٨) ، «الإصابة » (١/ ٢٠٤) ، « أسد الغابة » (١/ ٢٤٩) .

 <sup>(</sup>٥) يحيى بن معين بن عَوْن الغَطَفاني البغدادي ، أحد الأئمة الأعلام في الجرح ، والتعديل ، ومعرفة الرجال ، وحفظ السَّنة ، تونى سنة ٣٣٣ هـ . له : التاريخ .

انظر : "طبقات الحنابلة " (١/ ٤٠٢) ، " الإرشاد " (٢/ ٥٩٥) .

وقال عبد الرحمن بن مهدى (١) : الخوارج (٢) وضعوا حديث «ما أتاكم عنى فاعرضوه على كتاب الله » إلى آخره (٣) .

وقد عَارَضَ حديث العَرْض قومٌ فقالوا: عرضنا هذا الحديث على كتاب الله فخالفه لأنًا وجدنا فيه : ﴿ وَمَا عَالَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَكُ ذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْنَهُواْ ﴾ (٤) .

قال الأوزاعي (٥): الكتاب أحوج إلى السُّنة من السُّنة إلى الكتاب. قال ابن عبد البر (٦): يريد أنها تقضى عليه وتبيِّن المراد منه. وقال يحيى بن أبى كثير (٧): السُّنة قاضية على الكتاب.

والحاصل أن ثبوت حُجِّية السُّنة المُطَهَّرة واستقلالها بتشريع الأحكام ضرورة دينية ، ولا يخالف في ذلك إلاَّ من لا حَظَّ له في دين الإسلام .

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن مهدى بن حسّان ، أبو سعيد البصرى ، جبل الحفظ والإتقان فى حديث النبى ﷺ ، قال أبوحاتم : إمام ثقة ، أثبت الناس . انظر : «طبقات ابن سعد» (٧/ ٢٩٧) ، «حلية الأولياء» (٣/٩) ، «التهذيب» (٣/٩٦) .

<sup>(</sup>٢) فرقة من الفِرَق الضائة ، المخالفة لأهل السُّنة ، لهم مقالات كثيرة منها : إكفار على وعثمان رضى الله عنهما وأصحاب الجمل ، والتكفير بفعل المعاصى على اختلاف بينهم بكونها الصغائر أو الكبائر ، والخروج على الإمام الجائر . انظر : «الفرق بين الفرق» ص ٥٤ – ٧١ . (٣) حديث باطل موضوع ، جزم بذلك غير واحد من عُلَماء الحديث .

انظر تفصيل كلامهم عليه في : «كشف الخفا» (٨٩/١) ، «الفواند المجموعة» للشوكاني ص ٢٩١، «موضوعات الصغاني» ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية v

<sup>(</sup>٥) عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي ، إمام أهل الشام وفقيههم ، قال ابن سعد : ثقة ، مأمون ، توفّى سنة ١٨٨ هـ . انظر : « المعرفة والتاريخ » (٢/ ٣٩٠) ، « الجرح والتعديل » (١/ ١٨٤) .

 <sup>(</sup>٦) يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البرّ النّمرى القرطبى المالكى ، أحد حُفّاظ الأندلس ،
 ومن كبار الفُقَهاء المحدّثين ، المقرّخين . له : التمهيد ، والاستذكار ، تونى سنة ٤٦٣هـ .

انظر : « جذوة المقتبس » ص ٣٦٧ ، « الصلة » (٢/ ٢٧٧) ، « سير النبلاء » (١٥٣ /١٨) .

<sup>(</sup>٧) يحيى بن أبى كثير الطائى، أبو نصر اليمامى، تابعى جليل، حافظ، قال أبو حاتم: إمام لا يُحَدِّث إلا عن ثقةٍ، توفّى سنة ١٢٩ هـ.

أنظر: «التهذيب» (٢٦٨/١١) ، «تذكرة الحفاظ» (١٢٧/١) .

رَفَعُ معب ((رَجَعَ إِنَّ الْلَخِشَ يُّ (أَسِلْتِهَمُ الْلِيْرُمُ الْلِيْرِةِ وكريسَ www.moswarat.com

### البحث الثالث

### في عِصْمَةِ الأنبياء

ذهب الأكثر من أهل العلم إلى عصمة الأنبياء بعد النبوة من الكبائر. وحكى القاضى أبو بكر وابن الحاجب وغيرهما من متأخرى الأصوليين إجماع المسلمين على ذلك .

وكذا حكوا الإجماع على عِصْمتهم بعد النّبوة ممَّا يُزرى بمناصبهم ، كرذائل الأخلاق والدناءات وسائر ما يُنَفِّرُ عنهم ، وهي التي يُقال لها صغائر الخِسَّة ؛ كسَرِقَة لُقمة ، والتَّطْفيف بحبَّة ، والدليل عليه عند المعتزلة وبعض الأشعرية الشرع والعقل ، وعند القاضي أبي بكر وجماعة من محقّقي الشافعية والحنفية السمع فقط .

وهكذا وقع الإجماع على عِصْمتهم بعد النَّبوة من تَعَمَّد الكَذِب فى الأحكام الشرعية لدلالة المعجزة على صدقهم ، وأما الكذب غلطًا فمنعه الجمهور وهو الأولى ، وجوَّزه القاضى أبو بكر ، وأما الصغائر التى لا تُزرى بالمنصب فنقل إمام الحرمين والكيا (١) عن الأكثرين رجواز وقوعها عقلاً ، ونقل ابن الحاجب وابن القُشَيْرى عن الأكثرين أيضًا عدم الوقوع .

وقال إمام الحرمين: الذي ذهب إليه المُحَصَّلُون أنه ليس في الشرع قاطع في ذلك نفيًا أو إثباتًا ، والظواهر مُشْعِرة بالوقوع (٢) .

<sup>(</sup>۱) على بن محمد بن على الطبرى، أبو الحسن عماد الدين، المعروف بالكيا الهراسى، فقيه، مُفَسِّر، أُصولى، من كبار عُلَماء الشافعية ببغداد، توفّى سنة ٥٠٤ه. له: "أحكام القرآن». انظر: "شذرات الذهب» (٨/٤)، "وفيات الأعيان» (٩٠/١).

<sup>(</sup>۲) انظر كلام الجوينى فى «البرهان» (۱/ ۳۲۰) ، «البحر المحيط» (٤/ ١٧٠) .

ونقل القاضى عياض (۱) تجويز الصغائر ووقوعها عن جماعة من السَّلَف منهم أبو جعفر الطبرى (۲) وجماعة من الفُقَهاء والمُحَدِّثين قالوا: ولا بدَّ من تنبيههم عليه إما في الحال على رأى جمهور المتكلِّمين ، أو قبل وفاتهم على رأى بعضهم (۲) .

ونقل ابن حزم (٤) فى «الملل والنحل» (٥) عن أبى إسحاق الإسفرايينى وابن فورك: أنهم معصومون عن الصغائر والكبائر جميعًا، وقال: إنه الذى ندين الله به، واختاره ابن برهان (٦) وحكاه النووى (٧) فى « زوائد الروضة » عن المحقّقين.

قال القاضى حسين (٨): وهو الصحيح من مذهب أصحابنا يعنى

<sup>(</sup>۱) عياض بن موسى بن عياض اليَخْصِبىَ الحافظ ، علَّامة المغرب ، الفقية ، المحَدَّث ، الحَافظ . له : التاريخ والشفا ، توفّى سنة ٤٤٥هـ . انظر : «الصلة » (٢/ ٤٥٣) ، «فهرس الفهارس» (٢/ ١٨٣) ، «شجرة النور » (١/ ١٤٠) .

<sup>(</sup>۲) محمد بن جرير بن يزيد الطبرى ، أحد أعلام المسلمين في التفسير ، والتاريخ ، والفقه ، والحديث . له : تفسيره المشهور ، وتاريخ الأمم والملوك ، توفى سنة ٣١٠ هـ . انظر : «طبقات الفراء» (٢/٢١) ، «المقفى الكبير» (١/٢/١) ، «طبقات المفسرين» (٢/٢/٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر كلام القاضى عياض في كتابه « الشفا بتعريف حقوق المصطفى » (٢/ ١٣٨) .

<sup>(</sup>٤) على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسى الظاهرى ، إمام أهل الظاهر ، أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام . له : «المحلّى» و «الإيصال» ، توفّى سنة ٤٥٧ هـ . انظر : «سير النبلاء» (١١٤٦/٣) ، «تذكرة الحفاظ» (٣/١٤٦) .

<sup>(</sup>٥) انظر كلام ابن حزم في كتابه : « الفِصَل في المِلَل والأهواء والنَّحل » ( ج ٤/ ص ٢) .

<sup>(</sup>٦) أحمد بن محمد الوكيل المعروف بابن برهان ، شرف الإسلام الشافعي ، فقية ، أُصولً ، مُتَكَلِّمٌ ، له عدة مؤلفات في علم الأصول منها : " الوجيز » ، و " الأوسط » ، و " الأصول » ، توفّى سنة ٥٠٠ . انظر : " طبقات السبكي » (٤٢/٤) ، " الوافى بالوفيات » (٧/٧٠) .

 <sup>(</sup>٧) يحيى بن شرف بن مِرَى ، أبو زكريا النووى ، الشافعى ، شيخ الإسلام ، الفقيه ، الحافظ ، المُحَدِّث ، الأصولى ، له : «شرح مسلم» ، و «شرح المهذب» و «روضة الطالبين» توفى سنة ٦٧٦ هـ . انظر : «العبر» (٣١٢/٥) ، «النجوم الزاهرة» (٧/ ٢٧٨) .

 <sup>(</sup>٨) الحسين بن محمد بن أحمد المروزى ، الشافعى ، المعروف بالقاضى ، فقية ، أُصولى ، من
 كبار عُلَماء الشافعية ، له : "لُباب التهذيب فى الفقه " و « التعليق الكبير " توفى سنة ٤٦٢ هـ .
 انظر : " وفيات الأعيان " (١/ ٨٢) ، " كشف الظنون " (١/ ٤٢٤) .

الشافعية ، وما ورد من ذلك فيُخمل على تَرْك الأَوْلى ، قال القاضى عياض : يُحمل على ما قبل النَّبُوَّة أو على أنهم فعلوه بتأويل (١) ، واختار الرازى العِصمة منها عمدًا وجوَّزها سهوًا .

واختلفوا فى معنى العِصْمة ، فقيل : هو أن لا يمكن المعصوم الإتيان بالمعصية ، وأما النّسيان فلا يمتنع وقوعه من الأنبياء ، قيل إجماعًا ، وقد صَحَّ عن رسول الله ﷺ أنه قال : « إنما أنا بَشَرٌ مِثْلكم أَنْسَى كما تنسون » (٢) .

وحكى القاضى عياض الإجماع على امتناع السَّهُو والنِّسْيان في الأقوال البلاغية (٣) وخَصَّ الخلاف بالأفعال ، وأن الأكثرين ذهبوا إلى الجواز .

قال الآمدى: ذهب الأستاذ أبو إسحق الإسفراييني وكثيرٌ من الأئمة إلى امتناع النسيان (٤) .

قال الزركشى فى «البحر»: ادَّعى الإمام الرازى فى بعض كُتُبه الإجماع على الامتناع، وقد اشترط جُمهور المجوِّزين اتَّصال التنبيه بالواقعة (٥).

وقال إمام الحرمين: يجوز التأخير وأما قبل الرسالة فذهب الجمهور

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل كلام القاضى عياض فى مسألة العِصْمة فى «الشفا» (٢/ ١٤٠)، ١٥٥)، وفي «البحر المحيط» (٤٠/٤).

 <sup>(</sup>۲) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الصلاة (٤٠١) ، ومسلم كتاب المساجد (٨٩/ ٥٧٢) ،
 عن عبد الله بن مسعود ﷺ .

<sup>(</sup>٣) البلاغية: أى المتعلقة بتبليغ الشريعة، ولفظ القاضى عياض كما فى « الشفا » (٢/ ١٤٣)، وأما ما طريقه البلاغ، وتقريرُ الشرع، وتَعَلَّق الأحكام، وتعليم الأمة، قد ذكرنا الاتفاق على امتناع ( السهو ) فى ذلك فى حق النبى ﷺ وعصمته من جواز ذلك عليه .

<sup>(</sup>٤) انظر كلام الآمدي في «الإحكام في أصول الأحكام» (١/ ٢٢٤) .

 <sup>(</sup>٥) انظر كلام الزركشي في كتابه: «البحر المحيط في أُصول الفقه» (٤/ ١٧٣ – ١٧٤)،
 وقد لَخْصَهُ المصنّف بتَصَرُّف .

إلى أنه لا يمتنع من الأنبياء عقلًا ذنب كبير ولا صغير .

وقالت الروافض (١): يمتنع قبل الرسالة منهم كل ذنب.

وقالت المعتزلة: تمتنع الكبائر دون الصغائر (٢) واستدلال جميعهم بالنفور عنهم عند الإرسال غير مُسَلِّمٍ ، والكلام على هذه المسألة مبسوطٌ في كتب الكلام .

# البحث الرابع فى أفعاله صلى اللَّه عليه وآله وسلم

### وهي تنقسم إلى سبعة أقسام:

الأوّل: ما كان من هواجس النَّفْس والحَرَكات البشرية كتصرُّف الأعضاء، وحركات الجسد، فهذا القسم لا يتعلَّق به أمرٌ باتباع، ولا نَهْى عن مخالفة وليس فيه أسوة، ولكنه يُفيد أن مثل ذلك مُباح.

الثانى: ما لا يتعلَّق بالعبادات، ووضَحَ فيه أَمْرُ الجِبلة (٣) كالقيام والقعود ونحوهما، فليس فيه تَأسُّ، ولا به اقتداء، لكنه يَدُلُّ على

<sup>(</sup>۱) الروافض: فِرْقة من فِرَقِ الشيعة المخالفة لأهل السَّنة فى العقائد، لهم مقالات مشهورة منها: تأثيم الصحابة بتركهم بيعة على بعد النبى ﷺ، وبعضهم يحكم بكفرهم، ولهم مقالات أخرى يوافقون بها القدرية والخوارج فى كثير من معتقداتهم. انظر: «الملل والنحل» (١/ ١٥٩)، «مقالات الإسلامين»، «الفرق بين الفرق» ص ٢٣، «التبصير فى الدين» ص ٢٨، ٢٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: جميع ما ذكره المصنف من هذه الأقوال في: « البحر المحيط » للزركشي (٤/ ١٦٩ - ١٧٥) ، «إرشاد الفحول » (١/ ١٣١ - ١٣٨) ، «الأربعين في أصول الدين » للرازي ص ٣٢٩ ، «شرح «الإرشاد» للجويني ص ٣٥٦ ، «أصول الدين» لعبد القاهر البغدادي ص ١٦٨ ، «شرح الكوكب» (١٦٧/١) .

<sup>(</sup>٣) الجِبلَّةُ: هى الطَّبيعة والخَليقَةُ ، والغريزة ، والمقصود بها هنا أفعاله صلَّى الله عليه وسلم الطبيعية كالأكل ، والنوم ، والاستيقاظ ، والقيام ، والقعود ونحو ذلك . انظر : «المصباح المنير» (١/٨٠) ، «أحكام الآمدى» (١٧٨/١) ، «شرح الكوكب» (١٧٨/١) .

الإباحة عند الجمهور (۱) ، وعند قوم أنه مندوب كما نقله القاضى أبو بكر الباقلانى ، وكذا حكاه الغزالى فى «المنخول» (۲) ، وكان ابن عمر رضى الله عنهما يتتبع مثل هذا ويقتدى به كما هو معروف عنه ، منقول فى كُتب السُّنَة المُطَهَّرة .

الثالث: ما احتمل أن يخرج عن الجبلّة إلى التشريع بمواظبته عليه على وجه معروف وهيئة مخصوصة ، كالأكلِ والشُّرْب واللّبس والنَّوْم ، وفيه قولان للشافعي ومن معه: هل يُرجع فيه إلى الأصل أو إلى التشريع ؟ والراجح الثاني ، وحكاه أبو إسحق (٢) عن أكثر المحدِّثين فيكون مندوبًا .

الرابع: ما عُلِمَ اختصاصه به صلَّى الله عليه وآله وسلم كالوصَال (1) والزِّيادة على أربع (6) ، فهو خاصِّ به لا يشاركه فيه غيره . والحق أنَّا لا نقتدى به فيما صرح لنا بأنه خاص به كائنًا ما كان إلاَّ بشرع يخُصُّنا .

الخامس: ما أبهمه صلَّى الله عليه وآله وسلم كعدم تعييِّن نوع الحجِّ مَثَلًا ، فقيل: يُقتدى به فى ذلك ، وقيل: لا .

قال إمام الحرمين في « النهاية » (٦) : وهذا عندى هفوة ظاهرة ، فإن

<sup>(</sup>۱) انظر مذهب الجمهور في : « أحكام الآمدى » (۱/ ۲۲۸) ، « أصول السرخسى » (۲/ ۸۲٪) ، « أسول السرخسى » (۲/ ۸۲٪) ، « البرهان » للجويني ( ۱/ ۳۲۱) ، « الوصول » (۱/ ۳۲۹) ، « المحصول » (۱/ ۳۲٪) ، « شرح الكوكب » (۱/ ۱۷۹٪) .

<sup>(</sup>٢) هو كتاب «المنخول في علم الأصول» للإمام الغزالي . انظر منه ص ٢٢٦ .

 <sup>(</sup>٣) انظر : كلامه في «اللَّمع» ص ٦٦ ، «شرح اللمع» (٢/٢٦٦) ، «التبصرة للشيرازي
 ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) **الوِصال**: هو أن يَصِل صوم النهار بإمساك الليل مع صوم الذى بَعْدَهُ ، من غير أن يَطعم شيئًا . كذا في «المصباح المنير» (٢/ ٦٦٢) .

<sup>(</sup>٥) يقصد اختصاصه صلى الله عليه وسلم بالزواج بأكثر من أربعة زوجات لحكمة التشريع .

<sup>(</sup>٦) هو كتاب « نهاية المطلب فى دراية المذهب » للجُوينى ، قال ابن النجار : فى نحو أربعين بحلدًا ، ثم لخُصه فى «تلخيص النهاية » ولم يُتِمَّه كذا فى «كشف الظنون» (٢/ ١٩٩٠) .

إبهامه صلَّى الله علَيْه وآله وسلم محمول على انتظار الوحى قَطْعًا فلا مساغ للاقتداء به من هذه الجهة .

السادس: ما يفعله مع غيره عقوبةً له كالتصرُّف في أملاك غيره ، فقيل: يجوز الاقتداء به ، وقيل: لا . وقيل: هو بالإجماع موقوف على معرفة السَّبب وهذا هو الحقُّ ، وأمَّا إذا فعله بين شخصين متداعيين فهو جارٍ مجرى القضاء فتعيَّن علينا القضاء بما قضى به .

السابع: الفعل المجرد عما سبق فإن ورد بيانًا كقوله صلى الله عليه وآله وسلم "صلوا كما رأيتموني أصلى " (1) و "خذوا عنى مناسككم " (2) " (2) بيانًا لآية السرقة فلا مناسككم أنه دليل في حَقّنا وواجب علينا ، وإن ورد بيانًا لمجمل كان حُكْمه حُكم ذلك المجمل من وجوب ونَدْبِ كأفعال الحج والعمرة ، وصلاة الفرض ، وصلاة الكسوف .

#### [ الفعل إذا علمت صفته في حقه ]

وإن لم يكن كذلك بل ورد ابتداء ، فإن علمت صفة في حَقُّه من وجوب أو نَدْب أو إباحة ، فاختلفوا في ذلك على أقوال :

الأوّل: أن أُمَّته مثله في ذلك الفعل إلا أن يَدُلَّ دليل على اختصاصه وهذا هو الحق .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری کتاب الأذان ب/ ۱۰ (۲۰۸) ، ومسلم کتاب المساجد (۲۷۶) ، عن مالك بن الحويرث ﷺ بدون هذه الجملة ، والدارمي (۲/۲۸۱) .

<sup>(</sup>۲) صحیح : رواه مسلم کتاب الحج (۳۱۰/ ۱۲۹۷) ، وأبو داود (۱۹۶۶) ، والنسائی (۲۵۸/۵) ، والمترمذی (۸۹۷) .

<sup>(</sup>٣) الكوع: قال الأزهرى: هو طرف العظم الذي يلى رُسَعَ اليد المحاذي للإبهام، وطرفاه يلتقيان عند مفصل الكف. انظر: «المصباح المنير» (٢/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) روى ذلكَ الدارقطنى فى «السنن» كتاب الحدود (٣/ ٢٠٥) ، من حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما وفيه : ثم أَمَرَ بقطعه من المفصل [ أى مفصل الكوع ] وفى سنده ضُعفاء ؛ لذا ضعفه ابن القطان وقال فى «التنقيح» روى من وجوه كثيرة ، فالحديث صحيح .

انظر : «التعليق المغنى على سنن الدارقطني للعظيم آبادي (٣/ ٢٠٤) .

الشاني: أن أُمَّته مثله في العبادات دون غيرها .

الثالث: الوقف.

الرابع : لا يكون شرعًا لنا إلا بدليل ، وإن لم يعلم صفته في حَقّه وظهر فيه قصد القُرْبة ، فاختلف فيه على أقوال :

الأول: أنه للوجوب وبه قال جماعة من المعتزلة وابن شُرَيْح وأبو سُرَيْح وأبو سعيد الأصطخرى (١) ، وابن خيران (٢) وابن أبي هريرة (٣) ، واستدلوا على ذلك بالقرآن والإجماع والمعقول ولا يتم (٤) .

الثانى: أنه للنَّدْب، وحكاه الجوينى فى «البرهان» (٥) والرازى فى «المحصول» (٦) عن الشافعى ، وحُكِى أيضًا عن القَفّال (٧) وأبى حامد المروزى (٨) واستدلالهم .

<sup>(</sup>١) الحسن بن أحمد بن يزيد بن عيسى ، أبو سعيد الأصطخرى ، إمام الشافعية وشيخهم بالعراق . له: «الفرائض» ، و«الشروط» ، توفي سنة ٣٢٨ ه.

انظر : "طبقات السبكي " (٣/ ٢٣٠) ، "وفيات الأعيان " (١/ ٣٥٧) .

 <sup>(</sup>٢) الحسين بن صالح بن خيران ، أبو على ، فقية ، شافعت ، أصول ، زاهد من كبار عُلَماء الشافعية ببغداد . توفى سنة ٣٢٠ هـ .

انظر: "طبقات السبكي " (٣/ ٢٧١) ، "شذرات الذهب " (٢/ ٣٨٧) .

<sup>(</sup>٣) الحسن بن الحسين الشافعي الفقيه ، المعروب بابن أبي هريرة أبو على ، من كبار علماء الشافعية ، وأحد من يُحتج بقولهم في المذهب . له : شرح المزنى ، توفي سنة ٣٤٥هِ .

انظر : «تذكرة الحفاظ» (٣/ ٨٥٧) ، «طبقات السبكي» (٣/ ٢٥٦) .

<sup>(</sup>٤) انظر نصوصهم في «شرح اللمع» (٢/ ٢٦٦) ، «التبصرة» ص ٢٤٣ ، «البرهان» (١٢٢/٢) .

<sup>(</sup>۵) انظر : «البرهان» للجويني (۱/ ۳۲۲) .

<sup>(</sup>٦) انظر كلام الفخر الرازى في «المحصول» (١/ ق ٣٤٦/٣).

<sup>(</sup>٧) محمد بن على بن إسماعيل الشاشى، الفقيه، الشافعى، الأصولى، الشهير بأبى بكر القفّال، توفّى سنة ٣٦٥ هـ، له: حلية العلماء في الفقه.

انظر: «طبقات السبكي» (٢/ ١٧٦) ، «شذرات الذهب» (٣/ ٥١) .

 <sup>(</sup>٨) هو أحمد بن بشير بن عامر العامرى المروزى ، الفقيه ، الشافعى ، الأصولى ، القاضى
 من كبار علماء الشافعية الفقهاء ، توفى (بمرو الروذ) سنة ٣٦٢هـ .

انظر: «شذرات الذهب» (٣/ ٤٠) ، « وفيات الأعمان » (١/ ٥٢) .

الثالث: أنه للإباحة، وهو قول مالك.

الرابع: الوقف، وهو قول الصيرفي (١) وأكثر أصحاب الشافعي وأكثر المتكلمين (٢) ، وعندى أنه لا معنى للوقف في الفعل الذي قد ظهر فيه قصد القُرْبَةِ ، فإن هذا القصد يُخرجه عن الإباحة إلى ما فوقها والمتيَقَّن مما هو فوقها النَّدب .

#### [ حكم الفعل إذا لم يظهر فيه قصد القربة ]

وأما إذا لم يظهر فيه هذا القصد بل كان مجردًا مطلقًا فقد اخْتُلِف فيه بالنسبة إلينا على أقوال:

الأول: أنه واجب علينا ، وهو ظاهر مذهب الشافعي ، واختاره ابن القطان (٣) والرازى في «المعالم» (٤) والطبرئ وأئمة المالكية ، وأكثر أهل العراق وغيرهم .

الثانى: أنه مندوبٌ وهو قول أكثر الحنفية والمعتزلة والصيرفى والقَفَّال الكبير .

<sup>(</sup>۱) محمد بن عبدالله الصيرق البغدادى ، الشافعى ، أبو بكر فقية ، أصوليَّ ، مُتَكَلِّم ، مُحَدِّث . له : «شرح رسالة الشافعى» ، «دلائل الأعلام فى أصول الفقه» توفى سنة ٣٣٠ ه . انظر : «طبقات السبكى» (٢/ ١٦٩) ، «تاريخ بغداد» (٥/ ٤٤٩) .

<sup>(</sup>٢) في "المحصول" (١/ ٣/ ٣٤٦) عُزى القول بالتوقُف إلى الصيرفي ، وفي "شرح اللَّمع" للشيرازي (١/ ٢٦٧) ، عزى القول بحمله على الندب إليه كذلك ، وفي المسألة تفصيلات تُراجع في "الإبهاج " (٢/ ٢٩٠) ، " نهاية السول " (١/ ١٩٨) ، " تيسير التحرير " (٣/ ١٢٣) ، " أصول السرخسي " (١/ ٨٦٠) ، " المفتاح الأصول " للتلمساني ص ١٤٣ .

<sup>(</sup>٣) على بن محمد بن عبد الملك الكتامى المعروف بابن القطان ، أبو الحسن ، فقية ، أصولٌ ، مُحَدُث ، عارفٌ بالرجال . له : «شرح أحكام عبد الخالق » ، «الوهم والإيهام» .

انظر : «التكملة لابن الآبار» (٦٨٦) ، «تذكرة الحفاظ» (١٩٢/٤) .

<sup>(</sup>٤) قوله: «المعالم» أقول: للرازى كتابان بهذا العنوان: أحدهما: «المعانى فى أصول الدين» ويُسمَّى «الأربعين فى أصول الدين»، والثانى: «المعالم فى أصول الفقه» شرحه غير واحد من العلماء منهم الأرموى، والتلمسانى.

انظر : «كشف الطنون» (٢/ ١٧٢٦ - ١٧٢٧) .

قلت: وهو الحقُ ؛ لأن فعله صلَّى الله عليه وآله وسلم ، وإن لم يظهر فيه قَصْدُ القُرْبَةِ فهو لابد أن يكون لقُرْبة ، وأقَلَّ ما يُتَقَرَّبُ به هو المندوب ولا دليل يَدُلُّ على زيادة على النَّدْب فوجب القول به ، ولا يجوز القول بإفادته الإباحة ؛ فإنها بمعنى استواءِ الطرفين موجودة قبل ورود الشَّرع فهو تفريط كما إن حَمْلَ فِعْلِهِ المُجَرَّدِ على الوجوب إفراط ، والحق بين المُقَصِّر والغَالى .

الثالث: أنه مُباح نقله الدَّبُوسي في «التقويم» عن أبي بكر الرازي (١) وقال: إنه الصحيح واختاره الجُوَيْني في «البرهان» (٢) وهو الراجح عند الحنابلة.

الرابع: الوقف حتى يقومَ دليلٌ ، نقله ابن السمعانى  $^{(7)}$  عن أكثر الأشعرية ، قال : واختاره الدقاق  $^{(3)}$  وأبو القاسم بن كج  $^{(6)}$  .

قال الزركشي (٦) : وبه قال جُمهور أصحابنا ، وقال ابن فورك :

<sup>(</sup>١) انظر كلام أبي بكر الرازى الجصاص مفصلًا في كتابه «الفصول في الأصول» (٢/ ٨٩) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «البرهان» للجويني (١/ ٣٢٢) .

<sup>(</sup>٣) منصور بن محمد بن عبد الجبار الشهير بأبى المظفر بن السَّمعانى الشافعى ، الإمام ، الفقيه ، الأصولى ، المحدث ، المؤرخ ، المفسر . له : «القواطع فى الأصول» ، و «البرهان فى الخلاف» توفى سنة ٤٨٩ هـ .

انظر: ترجمته في «سير الأعلام» (١١٤/١٩) ، «طبقات السبكي» (٥/ ٣٣٥).

 <sup>(</sup>٤) محمد بن محمد بن جعفر البغدادى ، الشافعى ، المُلقَّب بالخياط الدقاق ، فقية أُصولى
 من كبار عُلماء الشافعية . توفَّى سنة ٣٩٢هـ . له : كتاب في أصول الفقه .

انظر : «النجوم الزاهرة» (٢٠٦/٤) ، «تاريخ بغداد» (٣/ ٢٢٩) .

<sup>(</sup>٥) يوسف بن أحمد بن يوسف بن كج الكجى ، الشافعي ، أبو القاسم ، فقية شافعي ، أُو القاسم ، فقية شافعي ، أُصولى ، من القُضَاة الأعلام . له : التجريد . «وفيات الأعيان» (٢/ ٤٥٨) .

انظر : «طبقات الفقهاء» للشيرازي ص ٩٨ . «شذرات الذهب» (٣/ ١٧٧) .

<sup>(</sup>٦) محمد بن بهادر بن عبدالله الزركشى ، الشافعى ، الإمام الفقيه ، المُحَدِّث ، الحافظ ، المصرى ، الأصولى . له : «البحر المحيط فى الأصول » و «القواعد فى الفروع » توفى سنة ٧٤٩ هـ . انظر : «حسن المحاضرة » (١٧/١) ، «الدرر الكامنة » (١٧/٤) .

إنه الصحيح وكذا صحّحه القاضى أبو الطيب (١) في «شرح الكفاية» (٢) والعجب من اختيار مثل الغزالي والرازى له (٣) .

### البحث الخامس

### فى تعارض الأفعال

والحق أنه لا يُتَصَوَّر ذلك ، فإنه لا صيغ لها يمكن النظر فيها والحُخُم عليها ، بل هي مجرد أكوان متغايرة واقعة في أوقات مختلفة . وهذا إذا لم تقع بيانات للأقوال ، وأما إذا وقعت فقد تتعارض في الصُّورة ، وفي الحقيقة راجع إلى المبينات من الأقوال لا إلى بيانها ، وذلك كقوله صلى الله عليه وآله وسلم : « صلُّوا كما رَأَيْتموني أُصَلى » ، فإن آخر الفِعْلين يَنْسَخُ الأوَّل كآخر القَوْلين ؛ لأن هذا الفِعْل بمثابة القول .

### البحث السادس

# إذا وقع التعارض بين قَوْل النبي عَلَيْكُ وفِعْلِهِ

وفيه ثمانية وأربعون قِسْمًا ، وقيل : تنتهى الأقسام إلى ستين قِسْمًا ، وأكثر هذه الأقسام غير موجود فى السُّنة ، فلْنَتَكَلَّم على ما يكثر وجوده فيها ، وهى أربعة عشر قِسْمًا (٤) :

<sup>(</sup>۱) طاهر بن عبد الله بن طاهر الطّبرى البغدادى ، أبو الطبب ، الفقيه الشافعى ، الأُصولى ، المُتَكَلِّم . له : «شرح المزنى» و «شرح الكفاية» . توفى سنة ٤٥٠ هـ .

انظر : " تهذيب الأسماء " (٢٤٧/٢) ، " طبقات السبكي (٣/ ١٧٦) .

<sup>(</sup>٢) شرح الكفاية في الفقه للشافعي للإمام أبي الطيب الطبرى ذكره في البحر المحيط ١ (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) انظرَ هذه النصوص التي ذكرها المصنّف في «البحر المحيط» (٤/ ١٨١ – ١٨٤) .

<sup>(</sup>٤) انظر تفصيل مسائل هذا الباب في «الإبهاج» (٢/ ٢٣٤) ، «التبصرة» ص ٢٤٩ ، «شرح ابن الحاجب» (٢/ ١٦٣) ، « تيسير التحرير» (٣/ ١٧٦) ، « فواتح الرحوت» (٢/ ٤٦) ، «شرح اللَّمع» (٢/ ٢٨٠) ، « البحر المحيط» (٤/ ١٩٦) ، « مفتاح الأصول» للتلمساني ص ١٤٤ « إحكام الفصول» (٢/ ٢٢٠) .

الأوّل: أن يكون القول مختصًا به مع عدم وجود دليل يدلُ على التكرار والتَّأسِّى ، وذلك نحو أن يفعل صلى الله عليه وآله وسلم فِغلاً ، ثم يقول بعده: لا يجوز لى مثل هذا الفعل ، فلا تعارض بين القول والفعل .

الثانى: أن يتقدَّم القول، مثل أن يقول: لا يجوز لى الفعل فى وقت كذا، ثم يفعله فيه، فيكون الفعل ناسخًا لحُكْم القول.

الثالث: أن يكون القول خَاصًا به ويُجْهل التاريخ ، فلا تعارض في حَقِّ الأُمَّة ، وأما في حَقِّه ففيه خلاف وقد رُجِّح الوقف .

الرابع: أن يكون القول مُختصًا بالأُمَّة وحينئذ لا تعارض ؛ لأن القول والفعل لم يتواردا على محَلِّ واحد .

الخامس: أن يكون القول عامًا له وللأمّة، فيكون الفعل على تقدير تأخُره مُخَصَّصًا له من عموم القول، كصلاته بعد العصر قضاء، لِسُنَّة الظهر (١) بعد نهيه عن الصلاة بعد العصر.

السادس: أن يدل دليل على تكرُّر الفِعْل ، وعلى وجوب التَّأْسِّى فيه ويكون القول خاصًا به ، وحينئذ فلا مُعارضة في الأُمَّة ، وأما في حَقَّه فالمُتَأَخِّر من القَوْل أو الفِعْل ناسخٌ فإن جُهل التاريخ ، فقيل : يؤخذ بالقول في حَقِّه ، وقيل : بالفعل ، وقيل : بالوقف .

السابع: أن القول خاص بالأُمَّة مع قيام دليل التأسّى والتَّكْرار فى الفعل فلا تعارض فى حَقِّه صلى الله عليه وآله وسلم، وأما فى حَقً الأُمَّة، فالمتأخّر من القول أو الفعل نَاسِخٌ، وإن جُهل التاريخ، فقيل:

<sup>(</sup>۱) يشير إلى حديث أم سلمة رضى الله عنها حيث صلى النبى ﷺ ركعتين ، فسألته عن ذلك ، فقال لها : " إنى كنت أُصلًى ركعتين بعد الظُّهر ، وإنه قَدِمَ عَلَىَّ وفْدُ بنى تميم فَشْغَلُونى عنهما ، فهما هاتَان الرَّكعتان » رواه البخارى فى السهو (١٢٢٣) ، ومسلم كتاب صلاة المسافرين (٢٩٧/ ٨٣٤) .

يُعمل بالفعل ، وقيل : بالقول ، وهو الراجح (١) ؛ لأن دلالته أقوى من دلالة الفعل ، وأيضًا هذا القول الخاصُّ لأُمَّته أخصُّ من الدليل العَامِّ الدَّالِ على التَّاسِّ ، ولم يَأْتِ من قال بتقديم الدِّالُ على النَّامُ ، ولم يَأْتِ من قال بتقديم الفِعْل بدليل يصلُح للاستدلال به .

الثامن: أن يكون القول عامًا له وللأُمَّة مع قيام الدليل على التكرار والتأسّى، فالمتأخّر ناسخ فى حَقّه صلى الله عليه وآله وسلم، وكذلك فى حَقّنا وإن جُهل التاريخ، فالراجح تَقَدَّم القول لما تَقَدَّم.

التاسع: أن يَدُلَّ الدليل على التَّكرار في حَقِّه صلى الله عليه وآله وسلم دون التَّأسَى به، ويكون القول خاصًا بالأُمَّة، وحينئذ فلا تُعارض أصلًا لعدم التوارد على محلِّ واحدٍ.

العاشر: أن يكون خاصًا به صلى الله عليه وآله وسلم مع قيام الدليل على عدم التأسّى به فلا تعارُض أيضًا .

الحادى عشر: أن يكون القول عامًا له وللأمَّة مع عدم قيام الدليل على التأسِّى به فى الفعل فيكون الفعل مخصصًا له من العموم ، ولا تعارض بالنَّسبة إلى الأمَّة لعدم وجود دليل يدلُ على التاسي به ، وأما إذا جُهِل التاريخ ، فالخلاف فى حَقَّه صلى الله عليه وآله وسلم كما تَقَدَّم فى ترجيح القول على الفعل أو العكس أو الوقف .

الثانى عشر: إذا دلَّ الدليلُ على التأسِّى دون التَّكرارِ أو يكون القول فلا مُحصَّا به فلا تعارض فى حَقِّ الأُمَّة ، وأما فى حَقِّه فإن تأَخْر القولُ فلا تعارض وإن تَقَدَّم فالفعل ناسخٌ فى حَقَّه ، وإنْ جهل فالمذاهب الثلاثة فى حَقِّه كما تَقَدَّم .

<sup>(</sup>۱) وقد رَجِّح ذلك الإمام الشيرازى فى كُنبُه وقال: القول أقوى ، وهو الصحيح ، والدليل عليه : أن القول يدلُّ على الحُكُم بنفسه ، والفعل يدلُّ على الحُكُم بواسطة وما دلَّ على الحُكُم بنفسه ، أولى مما ذَلُّ بواسطة . انظر : «شرح اللّمع » (۲/ ۲۸۰) ، « التبصرة » ص ۲٤٩ ، « جمع الجوامع وشرحه » (۲/ ۲۸۲) ، « إرشاد الفحول » (۱۸۸۱) ، « الإبهاج » (۲/ ۲۷٤) .

الثالث عشر: أن يكون القول خاصًا بالأمَّة فلا تعارُض في حَقَّه صلى الله عليه وآله وسلم، وأما في حَقِّ الأُمَّة فالمتَأخِّر ناسخٌ لعدم الدليل على التأسِّى.

الرابع عشر: أن يكون القول عامًا له وللأُمّة مع قيام الدليل على التأسّى دون التكرار ، ففي حَقِّ الأُمَّةِ المتأخِّر ناسخٌ ، وأما في حَقَّه صلى الله عليه وآله وسلم ، فإن تَقَدَّم الفعل فلا تعارُض وإن تَقَدَّم القول فالفعل ناسخٌ ، ومع جهل التاريخ ، فالراجح القول في حَقِّنا وفي حَقَّه صلى الله عليه وآله وسلم لقُوَّةِ دَلالته وعدم احْتماله أو لقيام الدَّليل هَاهُنَا على عَدَم التَّكرار .

واعلم: أنه لا يُشترط وجودُ دليل خاصِّ يدلُّ على التأسِّى بَل يكفي ما ورد في الكتاب العزيز من قوله سُبحانه: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ السُّوةُ حَسَنَةٌ ﴾ (١) وكذلك سائر الآيات الدالة على الائتمار بأمره، والانتهاء بنَهْيه، ولا يُشترط وجود دليل خاصِّ يدلُّ على التَّأسَّى به في كل فعل من أفعاله، بل مجرد فِعْله لذلك الفعل بحيث يطلع عليه غيره من أمَّته ينبغى أن يحمل على قَصْد التأسِّى به إذا لم يكن من الأفعال التي لا يتأسَّى به في البحث المتقدّم.

# البحث السابع في التقرير

وصورته: أن يسكت (٢) النبي ﷺ عن إنكار قولٍ قيل بين يديه ، أو في عصره ، وعلم به أو سكت عن إنكار فِعْل فُعِلَ بين يديه ، أو في

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية : ٢١ .

<sup>(</sup>٢) أما كُون التقرير حُجَّة ، فقد عَلَّل ذلك الأُصوليون ب**قولهم** : إن النبي ﷺ لا يُقِرُّ على الخطأ ، ولا على معصية ؛ لأن التقرير على الفعل المخالف معصية ، فالعاصم له من فعل المعصية ، عاصم له من التقرير عليها . انظر : «مفتاح الأصول» للتلمساني ص ١٥٠ ، «العدة» لأبي يعلى (١/ ١٢٧) «اللّمع» ص ٢٠١ ، «شرح اللّمع» (٢/ ٢٨٤) .

عصره وعَلِمَ به ؛ فإن ذلك يدلُّ على الجواز كأَكْلِ الضَّبِّ (١) بحضرته (٢).

قال ابن القشيرى (٣): وهذا مما لا خلاف فيه وإنما الخلاف فيما إذا كلً التقرير على انتفاء الحَرَج، فهل يختصُّ لمن قَرَّرَ أو يعم سائر المكلَّفين، فذهب القاضى (٤) إلى الأوّل، وذهب الجوينى إلى الثانى وهو الحق، وهو قول الجمهور (٥) هذا إذا لم يكن التقرير مخصَّط لعموم سابق، أما إذا كان مخصَّط له فيكون لمن قرر من واحد أو جماعة، وأما إذا كان التقرير في شيء قد سبق تحريمه فيكون ناسخًا لذلك التحريم كما صرح به جماعة من أهل الأصول وهو الحق.

ومما يندرج تحت التقرير إذا قال الصحابى: كنا نفعل كذا ، وكانوا يفعلون كذا ، وأضافه إلى عصر رسول الله ﷺ ، وكان مما لا يخفى مثله عليه (٢) ، وإن كان مما يخفى فلا ، ولا بد أن يكون التقرير على القول أو

<sup>(</sup>۱) الضّبُ : حيوان من جِنْس الزواحف ، غليظ الجسم خشنُه ، يكثر في الصحارى العربية ، وقد كان بعض العرب يأكلونه ، وبعضهم كان يتقذّره ، لكونه لم يُعْتَد أكله عندهم ، وكذلك كان صلًى الله عليه وسلم . انظر تفصيل ذلك في «شرح السّنة » (٦/ ٤٥٣) ، « فتح البارى » (٩/ ٥٨٣) . (٢) وذلك في حديث ابن عباس رضى الله عنهما « أن الضبَّ أُكِلَ على مائدة النبي ﷺ ، ولو كان حرامًا ما أُكل على مَائِدَتِهِ » رواه البخارى كتاب الهبة (٢٥٧٥) ، ومسلم كتاب الصيد (١٩٤٧/٤٦) .

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك النيسابورى ، الشافعى ، القُشيرى ، الفقية ، المتصوّف ، الأُصولى ، المُحَدِّث ، المُفَسِّر . له : التفسير ، والرسالة القشيرية ، توفى سنة ٤٦٥ هـ . انظر : «إنباه الرواة » (٢/ ١٩٣٧) ، «طبقات المفسرين » (١/ ٣٣٨) .

<sup>(</sup>٤) هو القاضى الباقلاني كما في «البحر المحيط» (١٠١/٤) .

<sup>(</sup>٥) ذكره الجويني في «البرهان» (١/ ٣٢٨) ، وعزاه إلى جماهير الأصوليين ، فإذا رأى صلىً الله عليه وسلم مكلَّفًا يفعل فعلاً أو يقول قولاً ، فقرره عليه ، لم يُنكر عليه ، كان ذلك شرعًا منه في رَفْع الحرج فيما رآه . قلت : وانظر تفصيل مسألة التقرير في «فواتح الرحموت» (١/ ١٨٣) ، «أحكام ابن حزم» (١/ ٣٦٢) ، «إرشاد الفحول» (١/ ١٥٤) ، «البحر المحيط» (٢٠٢/) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٢٤٢) ، «شرح الكوكب» (١/ ١٩٤) ، «العدة في أصول الفقه» لأبي يعلى «أحكام الفصول» للباجي (١/ ٢٣٣) .

<sup>(</sup>٦) والجمهور على الآحتجاج بمثل ذلك كما أشار إليه ابن السبكى في « الإبهاج » (٢/ ٣٣٠) ، وسيأتى ذلك مفصّلًا في فصل الرواية .

الفعل منه صلى الله عليه وآله وسلم مع قُدْرته على الإنكار كذا قال جماعة من الأصوليين (۱) ، وخالفهم جماعة من الفقهاء (۲) فقالوا: إن من خصائصه صلى الله عليه وآله وسلم عدم سقوط وجوب تغيير المنكر بالخوف على النفس لإخبار الله سبحانه بعِصْمته فى قوله: ﴿ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِنَ النّاسِ ﴾ (٣) ، ولا بد أن يكون المقرر منقادًا للشرع ، فلا يكون تقرير الكافر والمنافق على قول أو فعل دَالاً على الجواز. قاله الجوينى (١) .

### البحث الثامن

# ما هَمَّ به صلى اللَّه عليه وآله وسلم ولم يَفْعَلْهُ

كما رُوى عنه صلَّى الله عليه وآله وسلم أنه هَمَّ بمصالحة الأحزاب بثُلُثِ ثمار المدينة ونحو ذلك ، فقال الشافعي ومن تابعه : إنه يُسْتَحَبُّ الإِثْيَان بما هَمَّ به صلى الله عليه وآله وسلم ، ولهذا جَعَلُوه من جُمْلة أقسام السُّنة وقالوا : يُقَدَّم القول ، ثم الفعل ، ثم التقرير ، ثم الهَمّ .

والحق أنه ليس من أقسام السنة ؛ لأنه مجرد خطور شيء على البال من دون تنجيز له ، وليس ذلك مما آتانا الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ولا مما أمر الله سبحانه بالتأسي به فيه ، وقد يكون إخباره صلى الله عليه وآله وسلم بما هَمَّ به للزجر كما صَحَّ عنه أنه قال : «لقد هَمَمْتُ أن أخالفَ إلى قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم » (٥) .

<sup>(</sup>۱) منهم الآمدى وابن الحاجب. انظر: "أحكام الآمدى" (۱/٢٤٤) ، "حاشية التفتازاني" على ابن الحاجب (۲/ ۲۰).

<sup>(</sup>٢) نقله الفتوحى في «شرح الكوكب المنير» (٢/ ١٩٦) ، والزركشي في «البحر المحيط» (٢/ ٢٠٣) .

 <sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية : ٦٧ .
 (٤) انظر : «البرهان» له (١/ ٣٢٨) .

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الأذان (٦٤٤ ، ٦٥٧) ، ومسلم كتاب المساجد (٦٥١/٢٥١) من حديث أبي هريرة ﷺ .

رَفْعُ عِب ((رَجِعِ إِنِّ الْلَخِسَّ يَ (أَسِلْتِمَ الْاِنْمِ الْاِنْمِ الْاِنْمِ الْاِنْمِ الْاِنْمِ الْاِنْمِ www.moswarat.com

# البحث التاسع الإشارة والكتابة

كإشارته صلى الله عليه وآله وسلم بأصابعه العَشْر إلى أيام الشَّهْر ثلاث مرات وقبض في الثالثة واحدًا من أصابعه (١) ، وككتابته صلى الله عليه وآله وسلم إلى عُمَّالِهِ في الصَّدَقات ونحوها ، ولا خلاف في أن ذلك من جُمْلة السُّنة ، ومما تقوم به الحُجَّة .

### البحث العاشر

تَرْكُه صلى اللَّه عليه وآله وسلم للشيء كفِعْلِه له في التَّأسِّي به فيه

قال ابن السمعانى: إذا ترك الرسول صلى الله عليه وآله وسلم شيئًا وجب علينا متابعته فيه (٢).

## البحث الحادى عشر في الأخبار

وفيه أنواع :

الأوّل: في معنى الخَبَر لغة واصطلاحًا. أما لُغة (٣): فهو مشتقٌّ

<sup>(</sup>۱) يقصد حديث ابن عمر رضى الله عنهما المرفوع وفيه قوله ﷺ : «الشهر هكذا وهكذا يعنى مرة تسعًا وعشرين ، ومَرَّة ثلاثين » رواه البخارى كتاب الصوم (١٩٠٨ ، ١٩١٣) ، ومسلم كتاب الصوم (١٤//١٤) ، (١٠٨٠/١٥) ، وأبو داود (٢٣١٩) .

 <sup>(</sup>٢) انظر تفصيل المسألة فى كتاب الإمام السمعانى «قواطع الأدلة» ص ٣٧٠ - ٣٧١ .
 (٣) الخبر: واحد الأخبَار، وهو لُغَة : العِلْم، والحُبْرُ: هو العلم بالشيء، والخبير: العالم، والخبر بمعنى النبأ، ومنه قولهم أخبرته بكذا أنبأته به . انظر: «لسان العرب» (٢٢٦/٤)، «مختار الصحاح» ص ١٦٨، «القاموس» (٢/٦٢)، «المصحاح» ص ١٦٨).

من الخَبَارِ وهي الأرض الرَّخُوة ؛ لأن الخبر يُثير الفائدة ، كما أن الأرض الخَبَارَ تثيرُ الغُبَارَ إذا قَرَعها الحافر ونحوه ، وهو نوع تخصوص من القول وقِسْم من الكلام اللِّساني ، وقد يُستعمل في غير القول كقول الشاعر :

### وتخبرك العينان ما القلب كاتمُ

ولكنه استعمال مجازى لا حقيقى ؛ لأن من وصف غيره بأنه أخبر بكذا لم يسبق إلى فهم السامع إلا القول .

وأما اصطلاحًا: فالأولى: أن يُقال: هو ما يصحُّ أن يدخله الصدق والكذب لذاته (١) وهذا الحدّ لا يَرِدُ عليه شيء مما يَرِدُ على سائر الحدود المذكورة في كُتب الأصول، واختُلف هل الخبر حقيقة في اللفظي والنفسي أم حقيقة في اللفظي مجاز في النفسي، أم العكس؟ وما لا يكون كذلك ليس بخبر ويسمونه إنشاءً وتنبيهًا، ويندرج فيه الأمر، والنهي، والاستفهام، والنداء، والتمني، والعَرْض، والترجِي.

والقسم الثانى: أن الخبر ينقسم إلى صدق وكذب ، وخالف فى ذلك القرافى (٢) ، وأطال القوم فى بيان صِدْقه وكذبه وحدودهما ، والذى يظهر لى أنَّ الخبر لا يتَّصِفُ بالصِّدْقِ إلا إذا جمع بين مُطابقة الواقع والاعتقاد ، فإن خالفهما أو أحدهما فكذب ، فيقال فى تعريفهما هكذا:

<sup>(</sup>١) وهذا هو مذهب الجمهور الذين ذهبوا إلى تحديد الخبر .

انظر: «الإبهاج» (٢/ ٢٨١) ، «المستصفى» (١/ ١٣٢) ، «البحر المحيط» (٢١٦/٤) ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٠٠) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٢٨٩) ، «الممحلّى على جمع الجوامع» (٢/ ٩٨) ، «كشف الأسرار» (٢/ ٦٥٤) ، «نفائس الأصول» (٣/ ٤٦٥) .

<sup>(</sup>٢) ملخّص ما قاله القرافى كما فى كتابه «نفائس الأصول فى شرح المحصول » (٣/ ٤٦٩) ، أنه لا يُوافق الرازى فى أن الصدق والكذب نوعان تحت جنس الحبر ، بل هما عنده صفتان تعرضان للخبر على سبيل البدل ، كالحركة والسكون ، والصفة العارضة لا تكون نوعًا من المعروض ، وإن وجد المعروض أفاد أحد العارضين ، وكان نوعًا ، ويُقال له : الصادق والكاذب . . . » باختصار .

الصَّدْق : ما طابق الواقع والاعتقاد والكذب : ما خالفهما أو أحدهما ، ولا يلزم على هذا ثُبوت واسطة ؛ لأن المُعْتَبر كلام العُقَلاء ولا يَرِدُ عليه شيء مما وَرَدَ على سائر الحدود .

الثالث: فى تقسيم الخبر من حيث احتمال الصدق والكذب، وهو ثلاثة أقسام: الأول: المقطوع بصدقه، والثانى: المقطوع بكذبه وهما ضروب، الثالث: ما لا يُقطع بصدقه ولا كذبه، وذلك كخبر المجهول، فإنه لا يترجَّح صِدْقه ولا كَذِبُه، وقد يترجَّح صِدْقه ولا يقطع كخبر الفاسق.

الرابع: أن الخبر ينقسم باعتبار آخره إلى متواتر وآحاد:

والمتواتر (۱): في اللغة: عبارة عن مجيء الواحد بعد الواحد بفترة بينهما مأخوذ من الوتر، وفي الاصطلاح: خبر جمع عن محسوس يمتنع تواطؤهم على الكذب من حيث كثرتهم (۲)، والعلم الحاصل بالمتواتر ضروري عند الجمهور (۳)، ونظري عند الكعبي (٤) وأبي الحسين

<sup>(</sup>١) التواتر: لُغة التتابع ، يُقالُ تواترت الخَيْلُ: إذا جاءت يتبع بعضُها بعضًا ، الوِتْرُ: الفرد . انظر: «لسان العرب» (٥/ ٢٧٥) ، «المصباح المنير» (٢/ ٦٤٦) ، «القاموس» (٤/ ٥٦٩) .

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل الكلام على تعريف المتواتر في الاصطلاح في «المحصول» (٢/١/٣٣)، «أحكام ابن حزم» (١/٩٣/١)، «مقدمة ابن الصلاح» ص ٢٤٢، «تدريب الراوى» (٢/ ١٧٦)، «المستصفى» (١/ ١٣٢)، «نفائس الأصول» (٣/ ٤٨١)، «إرشاد الفحول» (١/ ١٦٦)، «الفصول» للجصّاص (١/ ٢٠٠)، «شرح الورقات» لابن الفِرْكاح ص ٢٨١، «مذكرة الشنقيطي» ص ١٠٠، «إحكام الفصول» (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) الضرورى: هو ما لا يحتاج إلى نظر وتأمُّل ، والنظرى: هو ما يحتاج إلى تأمُّل . قال العلَّمة الشنقيطى : وأكثر أهل الأصول على الأول . انظر : «مذكرة الشنقيطى » ص ٩٩ ، « شرح اللمع » المستقيطى : وأكثر أهل الأصول على جمع الجوامع » (٢/ ١٢١) ، « الوصول » (٢/ ١٤١) .

 <sup>(</sup>٤) عبدالله بن أحمد بن محمود الكعبى البلخى ، أحد أنمة المعتزلة ، وإليه تُنسب الطائفة الكعبية ، توفى سنة ٣١٩ هـ ، له : «تفسير كبير» ، «المقالات» .

انظر : «هدية العارفين» (١/ ٤٤٤) ، «الجواهر المضية» (١/ ٣٧١) ، «شذرات الذهب» (٢/ ٢٨١) .

البصرى . وقسم ثالث ليس أوليًا ولا كسبيًا عند الغزالي (١) وقال الآمدي (٢) بالوقف .

والحق قول الجمهور للقطع بأنا نجد نفوسنا جازمة بوجود البلاد الغائبة عنا ووجود الأشخاص الماضية قبلنا جزمًا خاليًا عن التَّرَدُّدِ جاريًا مجرى جزمنا بوجود المشاهدات، فالمنكر لحصول العلم الضرورى به كالمنكر لحصوله بالمشاهدات، وذلك سفسطة لايستحقُّ صاحبها المكالمة، ولم يخالف أحَدِّ من أهل الإسلام ولا من العقلاء في أنَّ خبر التواتر يُفيد العلم وخلاف السُّمنية (٣) والبراهمة (٤) في ذلك باطل لا يستحق الجواب عليه.

ولإفادة المتواتر للعلم الضرورى شروط ترجع إلى السامعين من كونهم عُقَلاً ، عالمين بمدلول الخبر ، خالين عن اعتقاد ما يخالف ذلك الخبر لشُبْهَةِ تقليد أو نحوه .

#### [ شروط الخبر المتواتر]

ولها شروط ترجع إلى المخبرين .

منها: أن يكونوا عالمين قاطعين بما أخبروا به غير مجازفين ، واعتبره جماعة من أهل العلم منهم الباقلاني .

<sup>(</sup>۱) انظر : رأى الغزالي في «المستصفى» ( ج ١٣٣/١ - ١٣٤) .

<sup>(</sup>٢) انظر : رأى الآمدى في «أحكامه» (٢/ ٣٥) في قوله : وإذا عرف ضعف المأخذ في الجانبين ، فقد ظهر أن الواجب إنما هو الوقف عن الجزم بأحد الأمرين » .

 <sup>(</sup>٣) السّمنية: نسبة إلى سومنات، وهو اسم لصنم، وهم قوم من عبدة الأوثان قائلون بالتناسخ، وبأنه لا طريق للعلم سوى الحسّ، وينفون النظر والاستدلال ويقولون بِقِدَمِ العالم.
 انظر: «التبصير في الدين» ص ١٤٩، «كشّاف التهانوي» (١/٩٧٦).

<sup>(</sup>٤) البرَاهِمةُ: هم قوم من الهنود ينكرون النبوات ، يقولون بحدوث العالم ، توحيد الصانع ، وهم ينسبون إلى براهم ، والعقل عندهم هو الطريق الأول لمعرفة الله وعبادته لا عن طريق الرسل .

انظر: «الملل والنحل» ص ٥٠٦، «التبصرة» ص ١٥٠، «كشَّاف التهانوي» (١/ ٣٢٠).

ومنها: أن يعلموا ذلك عن ضرورة من مشاهدة أو سماع لا على سبيل غَلَطِ الحِسِّ غير مُتلاعبين عند الإخبار ولا مُكرهين.

ومنها: أن يَبْلُغ عددهم إلى مَبْلَغ يمتنعُ فى العادة تواطؤهم على الكذب، ولا يقيد ذلك بعدد مُعين ، بل ضابطه حصول العلم الضرورى به وهذا قول الجمهور (١) وهو الحق . وقال قوم : يجب أن يكون عددهم كذا وكذا من أربعة وخمسة إلى أربع عشرة مائة . وقيل : جميع الأُمَّة ، وقيل : بحيث لا يحويهم بلَدُ ولا يحصرهم عَدَدُ ويا لله العجب من جَرْى وقيل : بحيث لا يحويهم بلَدُ ولا يحصرهم عَدَدُ ويا لله العجب من جَرْى أقلام أهل العلم بمثل هذه الأقوال التي لا ترجع إلى عقل ولا نقل ، ولا يوجد بينها وبين محل النزاع جامع ، وإنما أشرنا إليها ليَعْتَبِرَ بها المُعْتَبِرُ ، ويعلم أن القيل والقال قد يكون من أهل العلم فى بعض الأحوال من جنس الهذيان ، فيأخذ عند ذلك حِذْرَهُ من التقليد ويبحث عن الأحوال من جنس الهذيان ، فيأخذ عند ذلك حِذْرَهُ من التقليد ويبحث عن الأحِلَة التي هي شرع الله الذي شَرَعه لعباده ، فإنه لم يشرع لهم إلا ما في كتابه وسُنة رسوله عَلَيْهِ .

ومنها: وجود العدد المعتبر في كل الطبقات فيروى ذلك العدد عن مثله إلى أن يتَّصل بالمخبر عنه ، وقد اشْتُرِطَ هـٰهنا شروط أُخَرُ لا وجه لشيء منها .

#### [ الكلام على خبر الآحاد ]

والآحاد (٢): هو خبر لا يُفيد بنفسه العلم أصلًا ، أو يفيده بالقرائن (٣) الخارجة عنه ، فلا واسطة بين المتواتر والآحاد ، وهذا قول الجمهور .

<sup>(</sup>۱) وهو ما رجَّحَهُ الشيرازى ، والباجى ، والجوينى ، والبيضاوى ، وأبو السعود ، والشنقيطى ، والبغدادى . أنظر : «شرح اللَّمع» (۲۹۸/۲) ، «البرهان» (۱/ ۵۷۰) ، «إحكام الفصول» (۱/ ۲۶۶) ، «الوصول» لابن برهان (۲/ ۱۵۰) ، «أحكام ابن حزم» (۱۱۲/۱) ، «قواعد الأصول» للبغدادى بتحقيقى ص ٤٧ طبعة دار الفضيلة .

<sup>(</sup>۲) **الأحاد**: جمع أَحَدِ بمعنى الواحد ، كأبطال جمع بطل . انظر : «القاموس » (۱/۱۱) ، «المصباح المنير » (۱/۱۲) ، «لسان العرب » (۳/ ۷۰) .

<sup>(</sup>٣) عرَّفه جمع كثيرٌ بأنه : ما عدا المتواتر ، أو ما لم يتواتر ، فيدخل فيه الحديث المستفيض ، والمشهور ، والعزيز ونحو ذلك .

وقال أحمد بن حنبل: يُفيد بنفسه (۱) العلم ، وبه قال داود الظاهرى والكرابيسى (۲) والمحاسبى (۳) على ما نقله ابن حزم في كتاب «الأحكام» (٤) قال: وبه نقول وحكاه ابن خُويزمِنْدَاد عن مالك بن أنس (۵) ، واختاره وأطال في تقريره ، ونقل الشيخ في «التبصرة» (۱) عن بعض أهل الحديث أنَّ منها ما يُوجب العلم كحديث مالك عن نافع (۱) عن ابن عمر (۸) وقال أبو بكر القَفَّال: إنه يوجب العلم نافع (۱)

<sup>=</sup> انظر : «شرح الكوكب» (١/ ٣٤٥) ، «الإبهاج» (٢/ ٢٩٩) «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٩٠) «تيسير التحرير» (٣/ ٣٠٧) ، «قواعد الأصول» للبغدادى ص ٤٨ ، «شرح ابن الفركاح على الورقات» ص ٢٨٨ ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٢٥) ، «شرح اللّمع» (٣٠٣/٢) .

<sup>(</sup>١) معنى إفادة العلم ، أو حصول العلم بخبر الآحاد: أى أنها تُفيد اليقين ، وهو مرادهم بالعلم هنا ، وهذا على رأى أحمد ، وابن حزم ومن تَبعهم ، أما على رأى الجمهور فإن أخبار الآحاد إنما تُفيد الظن ، ولا تُفيد اليقين ، وحُجَّة هذا القول ، أنك لو سُئلت عن أعدل رواة خبر الآحاد: أيجوز في حَقِّه الكذب أو الغَلَط؟ لاضطررت أن تقول: نعم ، فيقال : قطعك إذن بصدقه مع تجويزك عليه الكذب لا معنى له .

انظر : المصادر السابقة ، «مذكرة الشنقيطي على روضة الناظر » .

 <sup>(</sup>۲) الحسين بن على بن يزيد الكَرَابيسى ، الشّافعى ، أبو على ، فقية ، مُحَدُث ، أصولى ، مُتَكَلِّم ، من كبار العُلَماء ، صحب الشّافعى ، وحمل عنه العلم . له : الإمامة . توفّى سنة ٢٤٥ هـ .
 انظر : «التهذيب» (٢/ ٣٥٩) ، «طبقات السبكى» (١/ ٢٥١) .

<sup>(</sup>٣) الحارث بن أسد المُحَاسبي ، البصري ، الإمام ، المتصوف ، الفقيه ، المتكلِّم ، الزاهد . له : « الرعاية » ، « رسالة المسترشدين » توفى سنة ٢٤٣ هـ .

انظر : «وفيات الأعيان» (١/٧٥١) ، «مفتاح السعادة» (٢/ ١٧٢) «شذرات الذهب» (٢/ ١٠٣) .

<sup>(</sup>٤) انظر : «الإحكام في أصول الأحكام» لابن حزم (١٠٨/١) .

<sup>(</sup>٥) انظر: ما حكاه الباجي عن ابن خويز منداد في "إحكام الفصول" (١/ ٢٤٦) ، الزركشي في "البحر المحيط" (٢٢٦/١) .

<sup>(</sup>٦) انظر : «التبصرة في أصول الفقه» لأبي إسحاق الشيرازي ص ٢٩٨ .

<sup>(</sup>۷) نافع ، مولى عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أبو عبد الله المدنى ، تابعى ، فقية ، ثقة كثير الحديث ، قال البخارى : أصح الأسانيد : مالك عن نافع عن ابن عمر ، توفى سنة ١١٠ هـ ، وقيل غير ذلك . انظر : «مشاهير علماء الأمصار » ت ٥٧٨ ، «التاريخ الصغير (٢/ ٥٩) .

<sup>(</sup>٨) سيأتي تفصيل المصنف لذلك .

الظاهر ، وذهب الجمهور (۱) إلى وجوب العمل به وأنه وقع التعبُّد به ، واختلفوا فى طريق إثباته ، فالأكثر منهم قالوا: يجب بدليل السمع ، وقال أحمد بن حنبل ، والقفّال ، وابن سريج (۲) ، وأبو الحسين البصرى من المعتزلة ، والصيرفى بدليل العقل .

والحق هو الأوّل، وقد ذَلَّ عليه الكتاب والسُّنة والإجماع، ولم يَأْتِ مَنْ خالف في العمل به بشيء يَصْلُح للتَّمَسُّك به .

ومن تَتَبَّعَ عَمَل الصَّحَابة من الخُلَفاء وغيرهم وعمل التابعين فتابعيهم بأخبار الآحاد، وجد ذلك في غاية الكثرة بحيث لا يتَسع له إلا مُصَنَّف بسيطٌ، وإذا وقع من بعضهم التردُّد في العمل به في بعض الأحوال فذلك لأسباب خارجة عن كونه خبر واحد من ريبة في الصَّحَة، أو تُهْمة للراوى، أو وجود مُعارض راجح، أو نحو ذلك.

والخلاف فى إفادة خبر الآحاد الظن ، أو العلم مُقَيِّد بما إذا كان لم يَنْضَمَّ إليه ما يُقَوِّيه ، وأما إذا انضم إليه ما يُقَوِّيهِ أو كان مشهورًا أو مستفيضًا فلا يجرى فيه الخلاف المذكور ، ولا نزاع فى أن خبر الواحد إذا وقع الإجماع على العمل بمقتضاه فإنه يفيد العلم (٣) ؛ لأن الإجماع عليه

<sup>(</sup>۱) بل اتفقت الأُمَّة على العمل بأخبار الآحاد بلا خلاف بينهم ، وكذا النعبُّد بها ، ولم يُخالف فى ذلك إلا أهل البدَّع كالجبائى وابن عُليَّة والأصم من المعتزلة ، ونسبه ابن برهان لطائفة من متأخَّرى أهل الكلام ، وهؤلاء لا يُعتدُ بخلافهم . انظر : «شرح تنقيح الفصول» ص ٣٥٧ ، «الإبهاج» (٢/ ٢٩٩) ، «الوصول» (٢/ ٢٥٦) ، «شرح اللّمع» (٢/ ٢٩٩) ، «تيسير التحرير» (٣/ ٧٨) ، «التبصرة» ص ٣٠١ ، «العُدّة» (٣/ ٨٦١) ، إرشاد الفحول» (١/ ٢٧٤) .

<sup>(</sup>۲) أحمد بن عمر بن سريج البغدادى، الشافعى، أبو العباس، الإمام، الفقيه، الأصولى، من كبار أثمة المسلمين، سُمِّى بفقيه العراقيين، توفَّى سنة ٣٠٦ه، له: «الأقسام» و «التقريب فى الفقه». انظر: «طبقات الفقهاء» ص ٨٩، «تذكرة الحُفَّاظ» (٣٠/٣)، «وفيات الأعيان» (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) وإلى ذلك ذهب جمع من العلماء منهم الشيرازى وابن الصلاح ، وابن تيمية ، والبلقينى ونقله عن جماعات من العلماء ، وأيَّاده ابن حجر ، وابن القيم ، ورجَّحَهُ الشوكاني . =

قد صَيَّرَهُ من المعلوم صِدْقه ، وهكذا خبر الواحد إذا تَلَقَّتْهُ الأُمَّة بقبول فكانوا بين عامل به ومتأوِّل له ، ومن هذا القسم أحاديث صحيحى البخارى ومسلم والتأويل فرع القبول .

وللعمل بخبر الواحد شروط: منها: ما هو في المُخبِرِ: أي الراوي وهي خمسة:

#### حكم رواية الصبى والمجنون

الأوّل: التكليف: فلا تُقْبَلُ رواية الصّبِيّ والمجنون، وهذا باعتبار وقت الأداء.

أما لو تحملها صَبِيًّا وأداها مكلّفًا ، فقد أجمع السلف على قبولها كما في رواية ابن عباس رضى الله عنهما والحَسنين (١) ومن كان مماثلًا لهم كمحمود بن الربيع (٢) فإنه روى حديث أنه صلّى الله عليه وسلم « مَج فيه مَجّةً (٣) وهو ابن خس سنين » (٤) واعتمد العُلماء روايته ، وقد كان من بعض الصحابة من التابعين وتابعيهم ومن بعدهم يُحضِرون الصبيان (٥)

<sup>=</sup> انظر تفصيل ذلك في: «شرح اللّمع» (٢/٤٠٣)، «العدة» (٣/ ٩٠٠)، «التبصرة» على التبصرة» التبصرة» من ٢٩٨، «الوصول» (١/ ١٥٠)، «شرح الكوكب» (٢/ ٣٥٠)، «قواعد الأصول» ص ٤٨، «إرشاد الفحول» (١/ ١٧٢) «إرشاد الفحول» (١/ ١٧٢) «البحر المحيط» (٤/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>١) الحسن والحسين ابنا على بن أبي طالب رضى الله عنهم جميعًا .

<sup>(</sup>۲) محمود بن الربيع من بنى الحارث بن الخزرج الأنصارى، كنيته أبو محمد، صحابى جليل، كان صغيرًا على عهد النبى ﷺ، توفى سنة ٩٩ هـ .

<sup>-</sup> انظر : «أسد الغابة» (٤/ ٣٣٢) ، «الإصابة» (٣/ ٣٨٦) ، «التجريد» (٢/ ٦٢) .

<sup>(</sup>٣) المَجَّةُ: إرسال الماء من الفم عن بُعْدِ ، وقد فعله صلَّى الله عليه وآله وسلم مع محمود ذلك إما مداعبة معه ، أو ليُبَارِكُ عليه كما كان عهده مع أولاد الصحابة . قاله ابن حجر في « فتح الباري » (١/٧١ – ٢٠٨) .

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى كتاب العلم ب/ ١٨ متى يصح سماع الصغير .

انظر : «فتح الباري» (١/ ٢٠٧ - رقم ٧٧) .

<sup>(</sup>٥) مذهب جمهور العلماء اعتبار التمييز والفهم وقد حَدَّدَهُ بعضهم بخمس سنين ، والصحيح أن من فهم الخطاب ، وإن كان دون ابن خمس تقبل روايته . قال ابن رشيد : وقد حدَّد بعضهم الخمس لأنها مظنَّة لذلك لا أن بلوغها شرط ، وإلى ذلك ذهب ابن الصلاح والنووي وعزاه إلى الجمهور ، واعتمده السخاوي ، والعراقي ، والسيوطي .

مجالس الروايات ولم ينكر ذلك أحدٌ .

وهكذا لو تحمَّل وهو فاسق أو كافر ، ثم روى وهو عدل مسلم (۱) وأما لو سمع فى حال جُنونه ، ثم أفاق فلا يَصِحُّ ذلك ؛ لأنه غير ضابط وقت الجنون .

#### رواية الكافر والبتدع

الثانى: الإسلام: فلا تُقبل رواية الكافر من يهودى أو نصرانى أو غيرهما إجماعًا. قاله الرازى فى «المحصول»، وقد اختُلف فى قبول رواية المبتدع على أقوال، والحق أنه لا يُقبل فيما يدعو إلى بدعة، ويقويها لا فى غير ذلك (٢).

قال الخطيب (٣): وهو مذهب أحمد (٤) ونسَبَهُ ابن الصلاح (٥) إلى الأكثرين ، قال: وهو أعدل المذاهب وأولاها (٦) ، وفي الصحيحين

<sup>=</sup> انظر: كلامهم مفصّلاً في « التقييد والإيضاح » ص ١١٥ ، « شرح الألفية » للعراقي (٢/ ٢٤) « فتح المغيث » (٦/ ٦) ، « تدريب الراوى » (٦/ ٦ - ٧) ، « علوم الحديث » لابن الصلاح ص ١١٥ « المحصول » (٢/ ١/ ١٤٥) .

<sup>(</sup>١) وهو الصحيح ، وإليه ذهب مالك ، وابن أبى ذئب ، واحتج له الخطيب بروايات كثيرة للصحابة ، قد حفظوها قبل إسلامهم ، وأدّوها بعده .

انظر: «الكفاية» ص ٧٦، «المختصر في علم الأثر» ص ١٥٦، «علوم الحديث» لابن الصلاح ص ١٥٥، «تدريب الراوى» (٢/٤)، «المُوقِظَة» للذهبي ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) فى كلام الرازى فى « المحصول » (٢/ ق ١/ ٥٦٧) مغايرة لما ذكره عنه المصنّف ولفظه « الحق أنه إن كان مذهبه جواز الكذب لم تقبل روايته وإلا قبلناها وهو قول أبى الحسين البصرى ، واعتقاده تحريم الكذب يزجرُهُ عن الإقدام عليه ، فيحصل ظنُّ صدقِه ، فيجب العمل به . . . » باختصار .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن مهدى ، المعروف بالخطيب البغدادى ، الإمام الحافظ ، المؤرِّخ ، الثقةُ ، الفقيهُ ، له : «تاريخ بغداد» و «الكفاية في علوم الحديث» توفى سنة ٤٦٣ هـ . انظر : «وفيات الأعيان» (١/ ٣٢) ، «تذكرة الحُفَّاظ» (٣/ ٣١٢) .

<sup>(</sup>٤) انظر كلامه في : « الكفاية في أصول الرواية » ص ١٢٠ - ١٢٢ .

<sup>(</sup>٥) عثمان بن صلاح الدين عبد الرحمن الكردى ، الشهير بأبى عمرو بن الصلاح ، الإمام الفقيه ، الحافظ ، المُحَدِّث . له : « شرح مسلم» و«علوم الحديث» توفّى سنة ٦٤٣ ه . انظر : « البداية والنهاية » (١٦٨/١٣) ، « العبر » (١٧٧/٥) .

<sup>(</sup>٦) انظر كلام ابن الصلاح فى كتابه: «معرفة علوم الحديث» ص ٥٢ – ٥٣.

كثير من أحاديث المبتدعة غير الدُّعاة احتجاجًا واستشهادًا كعمران بن حطان (١) ، وداود بن الحصين (٢) وغيرهما ، ونقل أبو حاتم بن حبان (٣) في كتاب « الثقات » (٤) الإجماع على ذلك .

قال ابن القطان: أما الداعية فهو ساقط عند الجميع.

#### شرط العدالة في الرواية

الثالث: العدالة: وأصلها في اللغة: الاستقامة، يُقال طريق عدل أي مستقيم، وتطلق على استقامة السيرة والدِّين وهي شرط بالاتّفاق، لكن اختلف في معناها فعند الحنفية (٥): عبارة عن الإسلام مع عدم الفسق، وعند غيرهم مَلكة في النفس تمنع عن اقتراف الكبائر وصغائر الخِسَّة كَسَرقَة لُقمة، والرذائل المباحة كالبَوْل في الطريق، وقيل غير ذلك، والأولى: أن يُقال في تعريفها أنها التمسُّك بآداب الشرع فمن خلك بها فعلاً وتَرْكا فهو العدل المرضى، ومن أخل بشيء منها فإن

<sup>(</sup>۱) عمران بن حَطَّان بن ظَبْيَان البصرى ، كان رأْسًا فى الخوارج ، روى له البخارى ، قال أبو داود : ليس فى أهل الأهواء أصحُّ حديثًا من الخوارج ، ثم ذكر عمران بن حطان ، وذكره ابن حبان فى «الثقات» . انظر : «الجمع» (۱/۹۸۳) ، «التهذيب» (۱/۷۲۷) ، «الميزان» (۲/۷۳۰) ، «تسمية من أخرج له البخارى » للحاكم ص ۱۹۹ .

<sup>(</sup>٢) داود بن الحُصَيْن القرشي الأموى المدنى ، كُنيته : أبو سليمان ، تابعى ثقة كما قال ابن معين وأبو حاتم ، والعجلى .

انظر: «التهذيب» (٢/ ٢٠٤) ، «الجمع» (١/ ١٣١) ، «الكاشف» (١/ ٢٢٥) ، «ذكر أسماء التابعين» (١/ ١٣٢) .

<sup>(</sup>٣) محمد بن حِبَّان بن أحمد البُسْتَى ، الشهير بأبي حاتم بن حبان ، الإمام الحافظ ، المؤرَّخ ، اللغوى ، الواعظ . له : «الصحيح» و «التاريخ» توفي سنة ٣٥٤ ه .

انظر : «لسان الميزان» (٥/ ١١٢) ، «تذكرة الحُفَّاظ» (٩٢٠/٣) .

<sup>(</sup>٤) انظر : ترجمة ابن حبان لعمران ، وداود فى : «الثقات» له (٢٢٢/٥) ، «ذكر أسماء التابعين» (١/ ١٣١ – ٢٠٧) ، «شرح مسلم» للنووى (١/ ٦٠) .

<sup>(</sup>٥) انظر: في العدالة عند الحنفية «أصول السرخسي» (٢٥٠/١) ، «فواتح الرحموت» (٢/٣٥٠) ، «تيسير التحرير» (٣٩/٢) ، «كشف الأسرار» (٢/٣٩٩) .

كان الإخلال بذلك الشيء يقدح في دِينِ فاعله أو تاركه كفعل الحرام وترك الواجب فليس بعدل. وأما اعتبار العادات الجارية بين الناس المختلفة باختلاف الأشخاص والأزمنة والأمكنة والأحوال، فلا مدخل لذلك في هذا الأمر الديني الذي يبتني عليه قنطرتان عظيمتان، وجِسْران كبيران، وهما الرواية والشهادة. نعم من فعل ما يخالف ما يَعُدُّهُ الناس مُرُوءَةً عُرْفًا لا شَرْعًا، فهو تارك للمروءة العُرْفية، ولا يستلزم ذلك ذهاب مُروءته الشرعية، وإذا تقرر لك هذا فاعلم أنه لا عدالة لفاسق، وقد حكى مسلم في "صحيحه": الإجماع على رَدِّ خبر الفاسق، فقال: إنه غير مقبول عند أهل العلم كما إن شهادته مردودة عند جميعهم (١).

#### ضبط الراوى

الرابع: الضبط: فلا بُدَّ أَنِ يكون الراوى ضابطًا لما يرويه، ليكون المروى له على ثِقَةٍ منه فى حِفْظه وقِلَّةٍ غَلَطِهِ وسَهْوهِ، فإن كان كثير الغَلَطِ والسَّهْو رُدَّتْ روايته إلا فيما عُلِمَ أنه لم يَغْلط فيه ولا سَهَى عنه، وإن كان قليل الغَلَطِ قُبِلِ خَبَرُهُ إلا فيما عُلِمَ أَنه غَلَطَ فيه. كذا قال أبن السمعانى وغيره: وليس من شرط الضبط أن يضبط اللفظ بعينه كما سيأتى.

#### انتفاء التدليس عن الراوي

الخامس: أن لا يكون الراوى مُدَلِّسا (٢): سواء كان التدليس في المتن (٣)

<sup>(</sup>١) انظر ِ: هذا النص لمسلم في «صحيحه » بشرح النووي ( ج ١/٦٢) .

<sup>(</sup>٢) المُدَلَّس: بفتح اللام من التدليس وهو إخفاء العيب ، وسمى بذلك لكون الراوى لم يُسمّ من حدَّثه ، وأوهم سماعه للحديث ممن لم يحدَّثه به .

أنظر: «النهاية » لابن الأثير (٢/ ١٣٠) ، «القاموس » (٢/ ٢٠٢) ، « شرح النخبة » ص ٤٢ ، « المختصر في علم الأثر » ص ١٣٢ ، « تدريب الراوى » (٢/ ٢٢٣) .

<sup>(</sup>٣) التدليس في المتن: عرَّفه أبو منصور البغدادي والشوكاني فقالا: هو أن يزيد أو يُدرج في كلام النبي ﷺ كلام غيره ، فيظن السامع أن الجميع من كلام النبي ﷺ وهو الذي يُسميه أهل الحديث بالمدرج ، ومَنْ عُرِفَ بتعمُّده دون أن يكون ذلك منه سهوًا أو خطأ فهو مجروح مطروح العدالة ، قاله الروياني ، والماوردي ، وابن السمعاني .

أو فى الإسناد (١) ، وهما أنواع . والحاصل أن من كان ثِقَةً واشتهر بالتدليس ، فلا يُقْبل إلا إذا قال حدثنا ، أو أخبرنا ، أو سَمِعت لا إذا لم يَقُلْ كذلك لاحتمال أن يكون قد أسقط من لا تقوم الحُجَّة بِمِثْلِه .

#### الشروط الواجب توافرها لقبول الخبر

ومنها: ما هو في المخبر عنه: وهو مدلول الخبر، وهو أقسام: الأوّل: أنه لا يستحيل وجوده في العقل، فإن أحاله العقل رُدَّ. الثاني: أن لا يكون مخالفًا لنَصِّ مقطوع به على وجه لا يُمكن الجمع بينهما بحالٍ.

الثالث: أن لا يكون مخالفًا لإجماع الأُمَّة عند من يقول بأنه حُحَّة قطعية ، وأما إذا خالف القياس القَطْعى فقال الجمهور: إنه مُقَدَّم على القياس ، وقيل: خلاف ذلك ، والحق تقديم الخبر الخارج من مخرج صحيح أو حسن على القياس مُطْلقًا إذا لم يكن الجمع بينهما بوجْهِ من الوجوه كحديث المُصَرَّاة (٢) ، وحديث

<sup>=</sup> انظر: «البحر المحيط» (٤/ ٣١٠) ، «إرشاد الفحول» (١٨٨/١) ، «شرح الكوكب المنير» (٢/ ٤٤) ، «توضيح الأفكار» (٣١ / ٥) ، «مقدمة ابن الصلاح» ص ٤٥ – ٤٥ . (١) تدليس الإسناد: هو أن يروى الرَّاوى عمَّن عاصره ولم يَلْقَهُ ، أو عمن لَقِيهُ حديثًا لم يسمعه منه على وجه يُوهِمُ سماعه منه كأن يقول: «قال فلان ، أو عن فلان» انظر: «معرفة علوم الحديث» ص ١٠٣ ، «الكفاية» ص ٣٥٧ ، «تدريب الراوى» (٢/ ٣٢٣) ، «المختصر في علم الأثر» ص ١٣٢ ، «توضيح الأفكار» (١/ ٣٥٠) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٤٤٦) ، «المنهل الروى» ص ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) يقصد ما رواه أبو هريرة ﷺ عن النبي ﷺ وفيه « . . . ولا تصُرُّوا الإبل والغنم ، فمن البتاعها بعد ذلك ، فهو بخير النَّظرَيْنِ بعد أن يَخلِبها ، إن رضيها أمسكها ، وإن سخِطَها ردَّها وصاعًا من تمر " رواه البخارى كتاب البيوع (٢١٥٠) ، ومسلم كتاب البيوع (١٥١٥) ، ومالك في «الموطأ» (١٣٩١) .

<sup>•</sup> المُصَوَّاة: قال الشافعي: هو أن يربط أخلاف النَّاقة، أو الشاة، ويترك حلبها اليومين والثلاثة حتى يجتمع اللبن في ضَرعها، ثم تُبَاع، فَيَظُنها المشترى كثيرة اللبن، فيزيد من ثمنها، فإذا حلبها يومين أو ثلاثة، وقف على التصرية والغرر وإلى ما ذَلَّ عليه الحديث ذهب جمهور العلماء مالك، والشافعي، وأحمد إلى أن للمشترى ردَّها بعيب التَّصْرية، كما هو ظاهر الحديث، وخالفهم أبو حنيفة وقال: لا خيار له بسبب التصرية، وليس له ردَّها بالعيب بعدما حلبها، =

العرايا (1) فإنهما مُقَدَّمان على القياس ، وقد كان الصحابة والتابعون إذا جاءهم الخبر لم يلتفتوا إلى القياس ولا ينظروا فيه ، وما روى عن بعضهم في بعض المواطن من تقديم القياس فبعضه غير صحيح وبعضه محمول على أنه لم يثبت الخبر عنده .

واعلم: أنه لا يضرُّ الخبر عمل أكثر الأُمَّة بخلافه ؛ لأن قول الأكثر ليس بِحُجِّة ، وكذا عمل أهل المدينة بخلافه خلافًا لمالك وأتباعه ؛ لأنهم بعض الأُمَّة ، ولجواز أنهم لم يبلغهم الخبر ، ولا يضرُّه عمل الراوى له بخلافه خلافًا لجمهور الحنفية وبعض المالكية لأنا مُتَعَبِّدون بما بُلغَ إلَيْنا من الخبر ولم نَتَعبَّد بما فهمه (٢) الراوى ، ولم يأت من قَدَّم عمل الراوى على روايته بحُجّة تصلُح للاستدلال بها ولا يضرُّه كونه مما تَعمُّ به البَلوى (٣) خِلافًا للحنفية ، وأبى عبدالله البصرى لعمل الصحابة والتابعين بأخبار الآحاد في ذلك ، ولا يضرُّه كونه في الحدود والكفَّارات

<sup>=</sup> والحديث على خلاف القياس . انظر تفصيل ذلك في : « شرح السُّنة » (٥/ ٩٤) ، « فتح البارى » (٢٦/٤ - ٩٤) .

<sup>(</sup>۱) يقصد ما روى عنه صلَّى الله عليه وآله وسلم من «أنه نهى عن بيع التَّمْر بالتمر إلاَّ أنَّهُ رَخْصَ فى العَريَّةِ أَن تُبَاع بخِرْصِها تمرًا يأكُلُها أهلُهَا رُطبًا » . روه البخارى كتاب البيوع (۲۱۹۱) ، ومسلم كتاب البيوع (۲۹/ ،۱۹۶) عن سهل بن أبى حثمة ﷺ .

<sup>•</sup> الْعَرَايا: قالَ البغوى وغيره: أكثر الفقهاء ذهبوا إلى أن تفسير العرايا هو أن يبيع الرُّطب على الشجرة بالتمر على الأرض فى قدر معلوم لا يجاوزه ، فيبيع ثمر نخل معلومة بعد بُدوً صلاحها خَرْصًا ، بالتمر الموضوع على وجه الأرض كيلًا ، وسُمِّيت بالعرايا : لأنها عَرِيت من جُملة التحريم . انظر : «شرح السُّنة » (٥/ ٦٦) ، «فتح البارى» (٤/ ٤٥٤ - ٤٥٩) .

<sup>(</sup>٢) وهو مذهب جمهور اللُّفُقهاء ، وبه قال الشافعي ، والأشعرى ، ورجَّحَهُ الباجي .

انظر : "إحكام الفصول" (١/ ٢٦٨) ، "تيسير التحرير" (٣/ ٧١) ، "شرح الكوكب" (٣/ ٣١٧) ، "أصول السرخسي" (٢/ ٥) ، "قواطع الأدلة" ص ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٣) وذلك كرفع السدين ، ونقض الوضوء بمسُ الذَّكَرِ ، ونحو ذلك ، وحُجَّة من خالف من جهور الحنفية أن ما تعمُّ به البلوى تتوفر الدواعى على نقله ، فيشتهر عادة ، فوروده غير مشتهر دليل بطلانه ، وقد رَدَّ عليه جمهور العلماء بقبول السلف لمثل هذه الأخبار مطلقًا .

انظر تفصيل المسألة في: «المستصفى» (١/ ١٧١)، «شرح اللمع» (٢/ ٣٣١)، «أحكام النظر تفصيل المسألة في: «المستصفى» (١/ ١٧١)، «إحكام الفصول» (١/ ٢٦٦)، «كشف الأسرار» الآمدى» (١/ ٢٦٦)، «قواعد الأصول» ص ٥٧ . (٣٦٩/١)، «قواعد الأصول» ص ٥٧ .

خِلافًا للكرخى من الحنفية ولا وجه لهذا الخلاف فهو خبر عَدْل فى حُكْم شرعى ، ولم يثبت فى الحدود والكفَّارات دليلٌ يخصُها من عموم الأحكام الشرعية ، ولا يضرُّه أيضًا كونه زيادة على النص القرآنى أو السُنة القطعية خلافًا للحنفية ، فقالوا: إذا ورد بالزيادة كان نسخًا لا يُقْبل .

والحق القبول؛ لأنها زيادة غير منافية للمزيد فكانت مقبولة ، ودعوى أنها ناسخة ممنوعة ، وهكذا إذا ورد الخبر مخصصًا للعام من كتاب أو سُنة فإنه مقبول ، ويُبنى العام على الخاص خلافًا لبعض الحنفية ، وهكذا إذا ورد مُقَيِّدًا لمطلق الكتاب والسُّنة المتواترة ، ولا يَضُرُّه أيضًا كون رَاويهِ انفرد بزيادة فيه على ما رواه غيره إذا كان عدلاً فقد يحفظ الفرد ما لا يحفظه الجماعة ، وبه قال الجمهور (١).

وهذا في صورة عَدَم المنافاة ، وإلا فرواية الجماعة أرجح ، وقيل : لا تُقبل رواية الواحد إذا خالفت رواية الجماعة ، وإن كانت تلك الزيادة غير مُنافية للمزيد ، إذا كان مجلسُ السماع واحدًا ، وكانت الجماعة بحيث لا يجوز عليهم الغَفْلة عن مثل تلك الزيادة ، أما إذا تعدَّد المجلس فتُقبُل تلك الزيادة الاتفاق ، ومثل انفراد العَدْل بالزيادة انفراده برفع الحديث إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الذي وَقَفه الجماعة ، وكذا انفراده بإسناد الحديث الذي أرسلوه ، وكذا انفراده بوصل الحديث الذي قطعوه ، فإن ذلك مقبول منه ؛ لأنه زيادة على ما رَدُّوهُ وتصحيحٌ لما أعَلُوه ، ولا يضرُّه أيضًا كونه خارجًا مخرج ضَرْب الأمثال .

#### الشروط في ذات الخبر

ومنها: ما هو في الخبر نفسه وهو اللفظ الدال فاعلم أن للراوى في نقل ما يسمعه أحوالاً:

<sup>(</sup>۱) انظر تفصيل الكلام على زيادة الثقة في «مقدمة ابن الصلاح» ص ٤٠ - ٤١ ، «الكفاية» ص ٤١ ، «الباعث الحثيث» ص ٣٨ ، «قواعد الأصول» ص ٥٦ ، «شرح الكوكب» (٢٠٨/١) ، «المحلّى على جمع الجوامع» (٢/ ٢٤٠) ، «المحلّى على جمع الجوامع» (٢/ ١٤٠) .

الأوّل: أن يرويه بِلَفْظِهِ: وهذا أدى الأمانة كما سمعها، وذكر السؤال والسبب مع ذكر الجواب وما ورد على سبب أولى من الإهمال.

الثانى: أن يرويه بغير لَفْظِه بل بمعناه: وفيه ثمانية مذاهب، ولا يخلو أكثر ذلك من الحَرَج والمخالفة لما كان عليه السَّلَفُ والحَلَفُ من الرُّواة كما تراه فى كثير من الأحاديث التى يرويها جماعة، فإن غالبها بأنها بألفاظ مختلفة مع الاتِّحاد فى المعنى المقصود (١)، وقد ترى الواحد من الصحابة فمن بعدهم يأتى فى بعض الحالات بلفظ فى الرواية وفى أُخرى بغير ذلك اللفظ مما يؤدى معناه، وهذا أمر لا شكَّ فيه.

والثالث: أن يَحذف الراوى بعض لفظ الخبر: فينبغى أن ينظر، فإن كان المحذوف متعلقًا بالمحذوف منه تعلقًا لفظيًا أو معنويًا لم يجز بالاتفاق، وإن لم يكن كذلك فاختلفوا فيه على أقوال. وأنت خبيرٌ بأنَّ كثيرًا من الصحابة والتابعين والمحدِّثين يقتصرون على رواية بعض الخبر عند الحاجة إلى رواية بعضه، لاسيما في الأحاديث الطويلة كحديث جابر (٢) في صِفَةِ حج النبيّ صلى الله عليه وآله وسلم ونحوه من الأحاديث، وهم قُدوة لمن بعدهم في الرواية، لكن بشرط أن لا يستلزم ذلك الاقتصار على البعض مفسدة.

الرابع: أن يزيد الراوى على ما سمعه من النبى صلَّى الله عليه وآله وسلم: فإن كان ما زاده يتضمَّن بيان سبب الحديث أو تفسير معناه ، فلا بأس بدلك لكن بشرط أن يفهم السامع أنه من كلام راويه .

<sup>(</sup>۱) وهو يُشير بذلك إلى مذهب جمهور العلماء في جواز الرواية بالمعنى لمن كان عَالِمَا بمقتضيات الألفاظ ، وإليه ذهب الأثمة الأربعة ، ورجَّحه الرازى ، والشيرازى ، والباجى ، وابن الصلاح وغيرهم . انظر : «إحكام الفصول» (١/٣١٥) ، «الرسالة» ص ٣٧٠ . «المستصفى» (١/ ١٦٨) ، «أصول السرخسى» (١/٣٥٦) ، «شرح اللّمع» (١/٣٧٦) ، «شرح العراقى على ابن الصلاح» ص ٢٢٦ ، «قواعد الأصول» للبغدادى ص ٥٦ . (٢) رواه مسلم في الحج (١٢٩٧/٣١٠) عن جابر ﷺ .

الخامس: أن يكون الخبر محتملًا لمعنيين متنافيين: فاقتصر الراوى على أحدهما، فإن كان هو الصحابى كان تفسيره كالبيان لما هو المراد، وإن كان غيره ولم يقع الإجماع على أنه المراد فلا يُصار إليه حتى يَرِدَ دليلٌ على أن المراد أحدهما بعينه، والظاهر أن النبيَّ صلى الله عليه وآله وسلم لا ينطق بما يحتمل المتنافيين لقصد التشريع، ويخليه عن قرينة حاليَّة أو مقاليَّة.

السادس: أن يكون الخبر ظاهرًا في شيء فيحمله الراوى من الصحابة على غير ظاهره إما بصرف اللفظ عن حقيقته إلى مجازه ، أو بأن يصرفه عن الوجوب إلى النَّذب ، أو عن التحريم إلى الكراهة ، ولم يأتِ بما يُفيد صَرْفه عن الظاهر ، فذهب الجمهور من أهل الأُصول إلى أنه يُعمل بالظاهر ، ولا يُصار إلى خِلافه بمجرد قول الصحابي أو فِعْله ، وهذا هو الحقُ ؛ لأنا متعبِّدون بروايته لا برأيه خِلافًا لأكثر الحنفية (١).

# فصل في ألفاظ الرواية

#### ألفاظ الرواية عن الصحابي

الصحابى إذا قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، أو أخبرنى ، أو حدثنى ، فذلك لا يحتمل الواسطة بينه وبين رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وما كان مرويًا بهذه الألفاظ كشافهنى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أو رأيته يفعل كذا فهو حُجَّة بلا خلاف ، وإما إذا جاء بلفظ يحتمل الواسطة كأن يقول : قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كذا أو أمر بكذا أو نهى عن كذا أو قضى بكذا ، فذهب الجمهور إلى أن ذلك حُجَّة ؛ لأن الظاهر أنه روى ذلك عنه صلى الله عليه وآله وسلم ، وعلى تقدير أن ثم واسطة فمراسيل (٢) الصحابة عليه وآله وسلم ، وعلى تقدير أن ثم واسطة فمراسيل (٢) الصحابة

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل هذه الأنواع في ا إرشاد الفحول» للشوكاني (١٩٣/١٩٣١) .

<sup>(</sup>٢) المراسيل: جمع مرسل، وهو أن يترك التابعي الواسطة بينه وبين رسول الله ﷺ ويقول: قال رسول الله ﷺ : هذا اصطلاح جمهور أهل الحديث، وأما جمهور الأُصوليين فقالوا: المرسل قول من لم يَلْقَ النبي ﷺ قال رسول الله، سواء أكان من الصحابة، أو من التابعين، أو من تابعي =

مقبولة عند الجمهور (١) وهو الحق خِلافًا لداود الظاهرى ، فإن قال الصحابى : أمرنا بكذا أو نُهينا عن كذا بصيغة المبنى للمفعول ، فذهب الجمهور إلى أنه حُجَّة وهو الحق . ومثل هذا إذا قال من السُّنة كذا ، فإنه لا يُحمل إلا على سُنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وبه قال الجمهور . وأما التابعي إذا قال : من السُّنة كذا ، فله حُكم مراسيل التابعين هذا أرجح ما يُقال فيه .

#### مراتب الرواية عن غير الصحابة

وأما ألفاظ الرواية من غير الصحابي فلها مراتب:

الأولى: أن يسمع الحديث من لفظ الشيخ: وهذه المرتبة هي الغاية في التحمُّل؛ لأنها طريقة رسول الله صلىَّ الله عليه وآله وسلم، فإنه هو الذي كان يُحَدِّث أصحابه وهم يسمعون، وهي أبعد من الخطأ والسهو خِلافًا لأبي حنيفة فإنه قال: قراءة التلميذ على الشيخ أقوى من عكسه ولا وَجُه لذلك، وللتلميذ في هذه المرتبة أن يقول: حدَّثني وأخبرني وأسمعنى، وحدَّثنا وأخبرنا وأسمعنا، أو يقول سمعته يحدث.

الثانية: أن يقرأ التلميذ والشيخ يسمع: وأكثر المحدِّثين يُسَمُّون هذا عَرْضًا ، ولا خلاف أن هذه طريقة صحيحة ورواية معمولٌ بها ، ولم يخالف فى ذلك إلا من لا يُعْتَدُّ بخلافه ، ويقول التلميذ فى هذه الطريقة قرأت على فُلان ، أو أخبرنى ، أو حدثنى قِرَاءة عليه .

<sup>=</sup> التابعين فمن بعدهم . انظر : « مذكرة الشنقيطي » ص ١٤٣ ، « إحكام الفصول » (١/ ٢٧٢) ، « التقييد والإيضاح » ص ٧١ .

<sup>(</sup>۱) وعلى هذا أكثر أهل الأصول إلا أبا إسحاق الإسفراييني ، فإنه ذهب إلى عدم قبول مرسل الصحابي ، وخالفه جمهور العلماء ، وقد نقل بعضهم كابن عبد البر ، وأبن الهمام والبزدوى الإجماع على قبول مرسل الصحابي ، وكذا إذا قال من الشنة كذا ، أو أمرنا بكذا فإنه يُحمل على أن الآمر هو النبي على أن الأمر النبي النبي المسالة في : «شرح اللَّمع» (٢/ ٣٤٧) ، «كشف الأسرار» (٣/ ٢٥) ، «شرح العراقي على ابن الصلاح» (٨٠ – ٨١) ، «الوصول» (٢/ ١٨١) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٠١) ، «البحر المحيط» (٤/ ٩٠٤) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٥٧٦) .

وروى عن الشافعى وأصحابه ومسلم بن حجاج أنه يجوز فى هذه الطريقة أن يقول أخبرنا ، ولا يقول (١) حدثنا . قال ابن دقيق العيد (٢) : وهو اصطلاح المُحَدِّثين فى الآخر أرادوا به التمييز بين النوعين ولا احتجاج له بأمر لُغَوى .

#### الكتابة مع الإجازة

الثالثة: الكتابة المقترنة بالإجازة: نحو أن يكتب الشيخ إلى التلميذ سمعت من فُلان كذا، وقد أَجَزْت لك أن ترويه عنى، وكان خَطَّ الشيخ معروفًا، فإن تجرَّدت الكتابة عن الإجازة فقد أجاز الرواية بها كثير من المتقدِّمين، وأنها بمنزلة السماع، وقد كان صلى الله عليه وآله وسلم يُبلِّغ بالكتابة إلى الغائبين كما يُبلِّغ بالخطاب للحاضرين، والآثار في هذا كثيرة، وفيها دلالة على أن جميع ذلك واسع، وكيفية الرواية في هذه أن يقول: كتب إلى أو أخبرني كتابة (٣).

### المناولة وحكمها

الرابعة: المناولة: وهي أن يُناول الشيخ تلميذه صحيفة، ويقول: هذا سماعي فاروه عنّى. قال عياض في «الإلماع» (٤): تجوز الرواية

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك في : "إرشاد الفحول" (٢٠٥/١) ، "الكفاية" ص ٢٥٩ ، "الإلماع" ص ١٢٧ ، "فتح المغيث" للعراقي (٢/٢٤ - الإلماع" ص ١٢٧ ، " فتح المغيث" للعراقي (٢/٢٤ - ٧٩) ، " توضيح الأفكار" (٢/ ٢٩٥) .

<sup>(</sup>۲) محمد بن على بن وهب القُشيرى المَنْفَلُوطِيّ المعروف بابن دقيق العيد ، الفقيه ، العلامة ، الأُصولى ، المُحَدِّث ، المُتَكَلِّم ، شيخ الإسلام ، له : «شرح العمدة» ، و«الإمام فى الأحكام» توفى سنة ۷۰۲ هـ . انظر : «تذكرة الحُفَّاظ» (١٤٨١/٤) ، «الطالع السعيد» (٥٦٧) ، «فوات الوفيات» (٣/٤٤٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر تفصيل ذلك في : «الكفاية " ص ٣٣٦ ، «توضيح الأفكار " (٣٣٨/٢) ، «الباعث الحثيث " ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر : «الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع» للقاضى عياض ص ٨٨ .

بهذه الطريقة بالإجماع ، وروى عن أحمد وإسحق (١) ومالك أن هذه كالسماع ، وحكاه الخطيب عن ابن خزيمة (٢) (٣) .

#### الإجازة بمعين

الخامسة: الإجازة: وهى أن يقول: أجزت لك أن تروى عنى هذا الحديث بعينه، أو هذا الكتاب أو هذه الكُتُب، فذهب الجمهور إلى جواز الرواية بها، ومنع من ذلك جماعة، والصواب الأول، وأجود العبارات فى الإجازة أن يقول: أجاز لنا، ويجوز أن يقول: أنبأنى بالاتفاق قاله ابن دقيق العيد، وهذه الطريقة على أنواع ذكرتها فى «الحطة بذكر الصحاح الستة» (٤) وفى «منهج الوصول إلى اصطلاح أحاديث الرسول».



<sup>(</sup>۱) إسحاق بن إبراهيم بن مَخْلَد الحَنْظَلِيّ المعروف بابن راهَوَيْه، أحد أعلام أثمة المسلمين، اجتمع له الحديث، والفقه، والحفظ. له: «المسند» و«التفسير»، توفّى سنة ٢٣٨ ه. انظر: «طبقات الحنابلة» (١/٩٠١)، «الجرح والتعديل» (٢/٩٠٢)، «حلية الأولياء» (٢/٤٠٢).

<sup>(</sup>۲) محمد بن إسحاق بن خُرَيمة النيسابورى ، الإمام ، الحافظ ، شيخ الإسلام ، قال الدارقطنى : كان إمامًا ثبتًا معدوم النظير . له : «الصحيح» و «المسائل» في أكثر من مائة جزء ، توفى سنة ۳۱۱ هـ . انظر : «طبقات القُراء» (۲/۷۷) ، «الأعلام» (۲/۳۵۲) ، «الثقات» لابن حبان (۱۵۲/۹) .

 <sup>(</sup>٣) انظر تفصيل الكلام على المناولة في : « الكفاية » ص ٣١٨ ، « مقدمة ابن الصلاح » ص ٧٩ « توضيح الأفكار » (٢/ ٣٣٤) ، « مع أحكام ابن حزم » (١/ ٢٥٥) ، « المستصفى » (١/ ١٦٥) ، « فواتح الرحموت » (٣/ ١٦٥) ، « أصول السرخسى » (١/ ٣٧٧) .

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب «الحطة» لصديق خان منه ص ٢٣٨ ، «مع التدريب» (٢/٣٢) ، «الكفاية» ص ٣٢٥ ، «الإلماع» ص ٩٧ ، «توضيح الأفكار» (٢/٣١٨) .

#### الحديث الصحيح والرسل

فصل: الصحيح من الحديث هو ما اتّصل إسناده بنَقْل عَدْل ضابط من غير شُذُوذٍ (١) ولا عِلَّة قادحة (٢) . فما لم يكن متصلاً ليس بصحيح ، ولا تقوم به الحُجَّة ، ومن ذلك المرسل: وهو أن يترك التابعيُّ الواسطة بينه وبين رسول الله صلىَّ الله عليه وآله وسلم ويقول: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وهو محلُّ الخلاف ؛ فذهب قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وهو محلُّ الخلاف ؛ فذهب الجمهور إلى ضعفه وعدم قيام الحُجَّة به ، وذهب جماعة منهم أبو حنيفة وجمهور المعتزلة واختاره الآمدى (٣) إلى قَبُوله وقيام الحُجَّة به ، والحقُ عدم القبول (٤) ، وكذلك لا تقوم الحُجَّة بالحديث المنقطع (٥) والمعضل (٦) وبحديث يقول فيه بعض رجال إسناده عن رجل أو عن والمعضل (١)

<sup>(</sup>١) الشُّذُوذ : هو مخالفة الثقة لمن هو أرجح منه ، على أدقٌ ما قيل في تعريفه .

<sup>(</sup>٢) العلة القادحة: هي سببٍ يقدح في صِحَّة الحديث ، كإرسال موصولٍ ، أو وصل مُنقطع ، أو رفع موقوفٍ ، ونحو ذلك مما تذكره العلماء في باب عِلَل الأحاديث .

انظر : تعریف الصحیح من الحدیث وشروطه فی «علوم الحدیث» لابن الصلاح ص ۱۰ ، «فتح المغیث» (۱/ ۱۶ – ۱۸) ، «النکت علی ابن الصلاح» لابن حجر (۱/ ۵۰) ، «قواعد التحدیث» ص ۷۹ ، «توضیح الأفکار» (۱/ ۱۱) ، «تدریب الراوی» (۱۳/۱) .

 <sup>(</sup>٣) انظر كلام الآمدى في ﴿ أحكامه ١٤٢/٢) . .

<sup>(</sup>٤) قال ابن الصلاح: وسقوط الاحتجاج بالمرسل ، والمخكم بضعفه هو الذي استقرّت عليه آراء جماعة من حُفّاظ الحديث ، ونُقّاد الأثر ، وعزاه النووي إلى جماهير المحدّثين والشافعي ، وأكثر أهل الأصول ، والإمام مسلم في مقدمة صحيحه . انظر تفصيل المسألة في «التدريب» (١٩٨/١) ، «علوم الحديث» ص ٤٧ ، « الباعث الحثيث» ص ٤٠ ، « معرفة علوم الحديث » للحاكم ص ٢٧ ، وفي كتب «الأصول» الرسالة للشافعي ص ١٩٨ ، «أصول السرخسي» (١/ ٣٥٩) ، «التبصرة» ص ٣٢٦ ، «البرهان» للجويني (١/ ١٣٤) ، «روضة الناظر» ص ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٥) المنقطع: هو ما لم يتصل إسناده على أى وجه كان ، وهذا ما عليه طوائف من الفُقهاء والمحدِّثين ، إلا أنه أكثر ما يوصف بالانقطاع رواية مَنْ دون التابعي عن الصحابي مثل مالك عن ابن عمر رضى الله عنهما . انظر : أنواعه والكلام عليه في «مقدمة ابن الصلاح» ص ٢٧، «الكفاية» ص ٢١ «الكفاية» ص ٢١ «الكفاية » ص ٢١ «المنهل الروى» ص ٤٦ .

<sup>(</sup>٦) المُعْضَل : هو ما سقط من سنده اثنان فأكثر ، كقول الشافعي : قال ابن عمر ، وقد يُسميه بعضهم منقطعًا ، وبعضهم مرسلًا .

شيخ أو عن ثقة أو نحو ذلك ، وهذا مِمًا لا ينبغى أن يخالف فيه أحدً أهل الحديثِ ، ولا اعتبار بخلاف غيرهم فى هذا الفن ، واختُلف فى تعديل المُبْهم كقوله : حدثنى الثقة أو العدل ، فذهب جماعةً إلى عدم قبوله ، وقال أبو حنيفة : يُقبل ، والأوّل أرجح (١) هذا إذا لم يُعرف من لم يُسَمّه ، وأما إذا عُرِف فينظر فيه .

### ذكر السبب في الجرح والتعديل

هل يقبل الجرح والتعديل من دون ذكر السبب أم لا؟ فذهب جماعة إلى أنه لا بد من ذِكْر السبب فيهما وهو الحق (٢) ، وذهب آخرون إلى أنه لا يجب ، وذهب جماعة إلى أنه يُقبل التعديل من غير ذكر السبب ؛ لأن أسبابه كثيرة بخلاف الجرح ، فإنه يحصل بأمر واحد ، وأيضًا سبب الجرح مختلف فيه بخلاف سبب التعديل ، وإليه ذهب الشافعي ومالك والأئمة من حُفًاظ الحديث ونُقًاده كالبخاري ومسلم ، وذهب جماعة إلى أنه يُقبل الجرح من غير ذكر السبب ولا يُقبل التعديل إلا به ، وعندي أن الجرح المعمول به هو أن يَصِفَهُ بِضَعْف الحِفْظ أو بالتساهل في الرواية أو الجرع المعمول به هو أن يَصِفَهُ بِضَعْف الحِفْظ أو بالتساهل في الرواية أو

<sup>=</sup> انظر : «مقدمة ابن الصلاح» ص  $^{1}$  ، «المنهل الروى» ص  $^{1}$  ، «معرفة علوم الحدیث» للحاکم ص  $^{1}$  .

<sup>(</sup>۱) وهذا الذي عليه جُمهور المحدِّثين وأهل الأصول. انظر: «التبصرة» ص ٣٣٩، «المستصفى» (١/ ٣٨٦)، «البحر «المستصفى» (١/ ٣٨٦)، «البحر المحركب» (١/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>۲) الصحيح الذي عليه آكثر علماء الحديث أنه لا يُشْتَرطُ ذكر السبب في التعديل ، واشترط بعضهم كابن الصلاح والنووى بيان السبب في الجرح ، ولكن تعقّب ابن الصلاح على هذا المذهب بأنه يَسُدُّ باب الجرح مُطْلقًا ؛ لأن أغلب كتب المتقدِّمين المصنفة في ذلك لا يُذكر فيها سبب الجرح ، لذا توسَّط بعضهم فقالوا : إذا كان الجارح عالمًا بأسباب الجرح ، بصيرًا مرضيًا في اعتقاده غير مُتَعَصِّب أو متحامل فإنه يُقبل وإن لم يذكر سبب ذلك ، واختاره أبو بكر الباقلاني ، ونقله عن الجمهور ، واختاره ألجويني ، والغزالي ، والخطيب ، وصحّحه العراقي والبلقيني . انظر تفصيل المسألة في : «تدريب الراوي» (١٠٨ / ٢٠) ، «الكفاية» ص ١٠٧ ، «الباعث » ص ٢٩٧ ، «البرهان» (١/ ٢٠٠) ، «المستصفي» (١/ ٢٠٢) .

بالإقدام على ما يَدُلُ على تَسَاهُلِهِ بالدِّين ، والتعديل المعمول به هو أن يَصِفَهُ بالتَّحَرِّى فى الرواية والحِفْظ لما يرويه وعدم الإقدام على ما يَدُلُ على تساهُله بالدِّين ، فاشْدُدْ على هذا يَدَيْكَ تَنتفعْ به عند اضطراب أمواج الخِلاف .

#### تعارض الجرح والتعديل

وفى تعارض الجرح والتعديل وعدم إمكان الجمع بينهما أقوال :

الأول: أن الجرح مُقَدَّم على التعديل، وإن كان المعدلون أكثر من الجارحين، وبه قال الجمهور، كما نقله عنهم الخطيب والباجى، ونقل القاضى فيه «الإجماع» وقال الرازى والآمدى وابن الصلاح: إنه الصحيح (١).

الثانى: أنه يُقَدَّم التعديل على الجرح، وحكاه الطحاوى (٢) عن أبى حنيفة وأبى يوسف.

الثالث: أنه يُقَدُّم الأكثر من الجارحين والمُعَدِّلين.

الرابع: أنهما يتعارضان فلا يُقدَّم أحدهما على الآخر إلاَّ بمرجِّح. والحقُّ أن ذلك محل اجتهاد للمجتهد. والراجح: أنه لا بدَّ من التفسير في الجرح والتعديل كما قدَّمنا ، فإذا فسَّر الجارح ما جرح به ، والمُعَدِّل ما عَدَّل به لم يَخْفَ على المجتهد الراجح فيهما من المرجوح ، وأمَّا على القول بقبول الجرح والتعديل المجملين من عارف فالجرح مُقدَّم على التعديل.

<sup>(</sup>۱) انظر هذه النصوص عن هؤلاء العلماء الذين ذكرهم المصنّف فى : «الكفاية» ص ١٠٧ « إحكام الفصول» للباجى (٣٠٩/١) ، ونسبه للجمهور ، «علوم الحديث» لابن الصلاح ص ٩٩ ، « تيسير التحرير » (٣/ ٦٠) ، ونقله عن القاضى أبى بكر الباقلاني «المحصول» للرازى (٢/ ١/ ٥٨٨) « أحكام الآمدى » (٢/ ٩٩ – ١٠١) ، « إرشاد الفحول» (٢/ ٢٢) .

<sup>(</sup>۲) أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوى الفقيه المصرى ، الجنفى . له : «معانى مشكل الآثار » توفّى سنة ۳۲۱ هـ . الظر : «الجواهر المضية » (۲/ ۲۷۱) ، «طبقات الفقهاء » ص ۱٤۲ .

#### ثبوت عدالة الصحابة

والبحث عن عدالة الراوى إنّما هو فى غير الصحابة ، فأما فيهم فلا ؛ لأنّ الأصل فيهم العدالة . قال القاضى : هو قول السلف وجمهور الخلف . وقال الجوينى (1) : بالإجماع ، ووجه هذا القول ما ورد من العمومات المقتضية لتعديلهم كتابًا وسُنة كقوله سبحانه : ﴿ كُنتُم خَيْر أُمّةٍ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ كُنتُم خَيْر أُمّةً وَسَطًا ﴾ (٣) أى عدولاً ، وقوله : ﴿ وَالسّنيقُونَ ﴾ (٥) وقوله : ﴿ وَاللّنهِ مَنْ اللهُ عَلَمُ أَنه إذا قال الراوى والله الله والله عليه واله على العُموم ، وإذا تقرّر عدالة جميع من ثبتت له الصّحبة عُلِمَ أنه إذا قال الراوى عن رجل من الصحابة ولم يُسمّه كان ذلك حُجّة ، ولا يضرُ الجهالة لثُبوت عدالتهم على العُموم .

<sup>(</sup>١) انظر : «البرهان في أصول الفقه» (٤٠٣/١) .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، الآية : ١١٠ . (٣) سورة البقرة ، الآية : ١٤٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح، الآية : ١٨ . ﴿ ٥) سورة التوبة، الآية : ١٠٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة الفتح، الآية : ٢٩ ..

<sup>(</sup>۷) متفق عليه : رواه البخارى فى كتاب فضائل أصحاب النبى ﷺ (٣٦٤٩) ، مسلم كتاب فضائل الصحابة (٢١٤/ ٢٥٣٥) .

<sup>(</sup>۸) مت**فق عليه** : رواه البخاری کتاب فضائل الصحابة (٣٦٧٣) ، ومسلم (٢٢١/ ٢٥٤) عن أبی سعید الخدری ﷺ .

<sup>•</sup> النَّصِيْفُ: بمعنى النَّصْفِ. قال البغوى: معنى الحديث: أن جُهدَ المقلِّ منهم ، والبسير من النفقة مع ما كانوا فيه من شدة العيش والضرّ أفضل عند الله من الكثير الذى ينفقه مَنْ بعدهم. كذا في «شرح السُّنة» (٥٣/٨).

<sup>(</sup>٩) ضعيف جدًا : ذكره الحافظ ابن كثير فى «تحفة الطالب بتخريج أحاديث ابن الحاجب» وقال : هذا الحديث لم يَرْوِه أحدٌ من أهل الكُتُب السَّنة ، وهو ضعيف ، وعزاه فى «كشف الحفا» (١/ ١٤٧) ، إلى البيهقى ، وضَعَفه ابن حجر فى «لسان الميزان» (٢/ ٤٨٨) .

#### كيفية إثبات الصُّحُبَة

ثم اختلفوا في من يَسْتَحِقُ اسم الصَّخبة على أقوال ، والحقُ منها ما ذهب إليه الجمهور أنه: من لقى النبع صلى الله عليه وآله وسلم مؤمنًا به ولو ساعة سواء روى عنه أم لا ، وإن كانت اللَّغة تقتضى أنَّ الصاحب هو من كثرت ملازمته فقد وَرَدَ ما يدلُّ على إثبات الفضيلة لمن لم يحصل له منه إلا مجرد اللِّقاء القليل والرُّؤية ولو مرة ، ولا يُشترط البُلوغ لوجود كثير من الصحابة الذين أدركوا عَصْرَ النَّبوة وَرَوَوُا ولم يَبْلُغوا إلا بعد موته صلى الله عليه وآله وسلم ، ولا الرؤية ؛ لأنَّ من كان أعمى مثل ابن أم مكتوم (١) قد وقع الاتّفاق على أنه من الصحابة ، ويُعرف كونه صحابيًا بالتواتر والاستفاضة ، وبكونه من المهاجرين أو من الأنصار ، وبخبر صحابيً التواتر والاستفاضة ، وبكونه من المهاجرين أو من الأنصار ، وبخبر صحابيً الرّد والاستفاضة ، وبكونه على صدّق دَعْوَاهُ وإلا لزم قَبُول خبر كثير من الكذّابين الذين ادّعَوْا الصُّحبة .



<sup>(</sup>۱) عبداللَّه بن زائدة ، وقيل : عبداللَّه بن عمرو ، وقيل : عمرو بن أم مكتوم الصحابى الحُليل ، القُرَشي العامري . انظر : «الاستيعاب» (۳۰۷/۲) ، «الإصابة» (۳۰۸/۲) .

# المقصد الثالث الإجـماع

وفيه أبحاث :

# البحث الأول في مُسَمَّاه لُغَةً واصْطِلاحًا

أَمَا لُغَةً : فهو العزمُ ، قال تعالى : ﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ ﴾ (١) وقال صلى الله عليه وآله وسلم : « لا صيام لمن لم يُجْمِعْ من الليل » (٢) .

وأمًّا اصطلاحًا: فهو اتِّفاق مجتهدى أُمَّة محمد صلَّى الله عليه وآله وسلم بعد وفاته في عصر من الأعصار على أَمْرِ من الأمور (٣).

والمراد بالاتفاق: الاشتراك في الاعتقاد أو القول أو الفعل، ويخرج

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية : ٧١ .

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه الترمذي كتاب الصوم (۷۳۰)، وأبو داود (۲٤٥٤)، والنسائي (۱۹٦/٤) والنسائي (۱۹٦/٤) وابن ماجه (۱۷۰۰) من حديث حفصة رضى الله عنها، وصححه الحاكم والبغوى في « شرح السُّنة » (۱۵/۲۶) وقال عَقِبَه: اتفق غالب أهل العلم على أن الصوم المفروض إذا كان قضاء أو كفَّارة أو نذرًا لا يصح إلا بأن ينوى له قبل طلوع الفجر . . . وهذا معنى قوله ( من لم يجمع ) .

<sup>(</sup>٣) هذا أَحَدُ ما قيل في تعريف الإجماع ، ولهم تعريفات أخرى قيل في شطرها الأول: اتّفاق جُملة من أهل الحِلِّ والعقد من أمة محمد ﷺ في عَصْر ...» وقيل: اجتماع جميع آراء أهل الإجماع على حُكم من أمور الدين عند نُزُول الحادثة . انظر هذه التعريفات بالتفصيل في : "أصول الفقه " للامشي ص ١٦١ ، "قواعد الأصول " ص ٨٨ ، " الوجيز " للكراماستي ص ١٦ «أحكام ابن حزم " (٤/ ١٤٠) ، " المستصفى " (١/٣/١) ، " المحصول " (١/ ٢٠/ ) ، "أصول الجصاص " (٣/ ١٠٩) ، " شرح الورقات لابن الفركاح " ص ٢٤٠ ، " إرشاد الفحول " (١/ ٢٣٢) ، " البحر المحيط " (٤/ ٣٥٥) ، " نفائس الأصول " ص ٢٤٠ ، " إرشاد الفحول " (١/ ٣١٣) ، " البحر المحيط " (٤/ ٣٥٥) ، " نفائس الأصول "

بقوله مجتهدى أُمَّة محمد اتّفاق العوامِّ ، فإنه لا عِبْرة بوفاقهم ولا بخلافهم ، وكذا اتّفاق بعض المجتهدين ، وبقوله : بعد وفاته الإجماع في عَصْره صلَّى الله عليه وآله وسلم ، فإنه لا اعتبار به ، وبقوله : في عصر ما يتوهَّم من أن المراد جميع مجتهدى الأُمَّة في جميع الأعصار إلى يوم القيامة ، فإن هذا توهم باطل ، والمراد عصر من كان من أهل الاجتهاد في الوقت الذي حَدَّثت فيه المسألة ، فلا يُعتبر بمن صار مجتهدًا بعدها وقوله : على أمر يتناول الشرعيات ، والعقليات ، والعُرْفيات ، واللُّغويات .

# البحث الثاني في إمكانه بنفسه

فقال قومٌ بإحالته منهم النَّظَّام (١) ، وبعض الشِّيعة قالوا: إنَّ اتِّفاقهم على حُكْم الواحد الذي لا يكون معلومًا بالضرورة محالٌ ، كما أن اتِّفاقهم في الساعة الواحدة على المأكول الواحد والتَّكَلُم بالكلمة الواحدة محالٌ (٢) ، وذهب جَمْعٌ إلى إمكانه في نفسه وهو المقام الأول .

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن سيًار بن هانئ النَّظَام، أحد أئمة المعتزلة المتكلِّمين، من أهل النظر، كان على مذهب المعتزلة في غالب عقائدهم الفاسدة، توفى سنة ٢٣١ هـ. له: «النكت». انظر: «لسان الميزان» (١/ ٦٧)، «الأعلام» للزركلي (٢٦/١).

<sup>(</sup>٢) ردّ العلماء على ما ذهب إليه النَّظَّام ، والشيعة الإمامية ، والخوارج من عدم إمكانية الإجماع بهذه الحُجَّة فقالوا: دليل تصوُّره وإمكانه أننا وجدنا الأمة مُجْمعة على أن الصلوات خس ، وأن صوم رمضان واجب ، وكيف يمتنع تصَوُّره والأمة كلها مُتَعبدة باتباع النصوص ، فكما لا يمتنع اجتماعهم على الأكل والشرب لتوافق الدَّواعي ، فكذلك على اتباع الحق ، واتقاء النار ، ونحن نَجِدُ إطباق اليهود مع كثرتهم على الباطل ، فكيف لا يُتَصَوَّر إطباق المسلمين على الحق . . . » انظر تفنيد هذه الشبهة في : « المستصفى » (١/ ١٧٣) ، « نفائس الأصول » (٣/ ٣١٣ - ٢٧٧) ، « تيسير التحرير » (٣/ ٢٤٤) ، « جمع الجوامع » (١/ ١٧٧) ، « أحكام الآمدى » (١/ ٢٥٥) . « البحر المحيط » (٤/ ١٤٣) ، « أنزهة الخاطر شرح روضة الناظر » (١/ ٣٣٢) .

الثانى: على تقرير تَسْليم إمكانه فى نفسه منع إمكان العلم به فقد اتَّفقوا على أن الطريق إلى معرفته لا مجالَ للعقل فيها ؛ لأن المعتبر فيه العلم بما يعتقد كل واحد من المجتهدين فى تلك المسألة ، وأنه يدين الله بذلك ظاهرًا وباطنًا ولا يُمكنه معرفة ذلك منه إلا بعد معرفته بعينه .

ومن ادَّعى أنه يتمكَّن الناقل للإجماع من معرفة كل من يعتبر فيه من عُلَماء الدنيا فقد أسرف في الدعوى وجازف في القول، ورحم الله الإمام أحمد بن حنبل فإنه قال: من ادَّعى وجودَ الإجماع فهو كاذب (١).

وجعل الأصفهانى الخِلاف فى غير إجماع الصحابة، وقال: الحقّ تعذّر الاطّلاع على الإجماع، لا إجماع الصحابة حيث كان المُجمعون، وهم العُلَماء منهم فى قِلّة، وأمّا الآن بعد انتشار الإسلام وكثرة العُلَماء فلا مَطْمع للعلم به. قال: وهو اختيار أحمد مع قُرْب عَهْده من الصحابة وقُوَّة حِفْظِه وشِدَّة اطّلاعه على الأمور التَقْلية، قال: والمنصف يعلم أنه لا خبر له من الإجماع إلا ما يجدُه مكتوبًا فى الكتب، ومن البَيِّن أنه لا يحصل الاطّلاع عليه إلا بالسّماع منهم أو بنَقْل أهل التواتر إلينا، ولا سبيل إلى ذلك إلا فى عصر الصحابة، وأما من بعدهم فلا. انتهى.

الثالث: النظر في نقل الإجماع إلى من يحتجُّ به ، وهو مستحيلٌ ؛ لأن طريق نقله إما التواتر أو الآحاد ، والعادة تحيلُ النقل تواترًا لبُعْدِ أن

<sup>(</sup>۱) نص كلام الإمام أحمد «من ادَّعى الإجماع فقد كذب» ، لعلَّ الناس قد اختلفوا ، ولكن يقول : لا أعلم الناس اختلفوا ، وقد حمل أصحاب أحمد من الحنابلة قوله هذا على سبيل التحرُّز لجواز أن قائله لم يتتبع مواطن الخلاف ، وقد كان فُقهاء الرأى يحتجُّون عليه في معارضة الأحاديث الصحيحة بادِّعاء الإجماع فيردُّ عليهم بقوله هذا ، وعليه يعلم بُعْدُ من احتجَّ بهذا النص كابن حزم والشوكاني ، وصديق خان . انظر : «البحر المحيط» (٤/ ٣٨٤ – ٤٣٩) ، «روضة الناظر » والشوكاني ، وصديق خان . انظر : «البحر المحيط» (٣١ / ٤٣٠) ، «بلوغ السول» للشيخ مخلوف ص ٦٤ – ٦٥ ، «المسودة» ص ٣١٤ .

يُشاهد أهل التواتر كل واحد من المجتهدين شرقًا وغربًا ، ويسمعون ذلك منهم ثم ينقلونه إلى عدد متواتر ممن بعدهم ، كذلك فى كل طبقة إلى أن يتّصل به ، وأما الآحاد فغير معمول به فى نقل الإجماع .

### الكلام على حجية الإجماع

الرابع: اختلف على تقدير تسليم إمكانه في نفسه، وإمكان العلم به، وإمكان نقله إلينا هل هو حُجَّة شرعية، فذهب الجمهور إلى كونه حُجَّة، وذهب النَّظَام والإمامية وبعض الخوارج إلى أنه ليس بحُجَّة، واختلف الجمهور هل الدليل على حُجَّيَّته العقل والسمع أم السمع فقط؟، فذهب أكثرهم إلى أنه السمع فقط، ومنعوا ثبوته من جِهة العقل؛ لأنَّ العدد الكثير وإنْ بَعُدَ في العقل اجتماعهم على الكذب، فلا يبعد اجتماعهم على الخطأ كاجتماع الكفار على جَحد النبوة، وقال فلا يبعد اجتماعهم أيضًا: إنه لا يصحُّ الاستدلال على ثبوت الإجماع بالإجماع كقولهم: إنهم أجمعوا على تخطِئة المخالف للإجماع؛ لأن ذلك إثبات كقولهم: إنهم أجمعوا على تخطِئة المخالف للإجماع؛ لأن ذلك إثبات كقولهم: إنهم أجمعوا على تخطِئة المخالف للإجماع؛ لأن ذلك إثبات للشيء بنفسه وهو باطل، ولا يصح أيضًا الاستدلال عليه بالقياس؛ لأنه مظنون ولا يحتجُّ بالمظنون على القطعى، فلم يَبْق إلا دليل النقل من الكتاب والسَّنة، فمن جُملة ما استدلُّوا به قوله سبحانه: ﴿ وَمَن يُسَاقِقِ الْكَتَابِ والسَّنة ، فمن جُملة ما استدلُّوا به قوله سبحانه : ﴿ وَمَن يُسَاقِقِ الْكَتَابِ والسَّنة ، فمن جُملة ما استدلُّوا به قوله سبحانه : ﴿ وَمَن يُسَاقِقِ وَنُصَّلِهِ عَلَي سَيِيلِ المُقَوِمِينِ ثَوَلِّهِ مَا اللهُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ (١) .

### تناقضهم في إثبات الإجماع

وأجيب عنه بأجوبة كثيرة لا يَسَعُ لذكرها المقام، والعَجَبُ من الفُقَهاء أنهم أثبتوا الإجماع بعمومات الآيات والأخبار، وأجمعوا على أن المُنْكِرَ لِمَا تَدلُّ عليه العُمومات لا يكفرُ ولا يفسقُ إذا كان ذلك الإنكار لتأويل، ثم يقولون: الحُكم الذي ذَلُ عليه الإجماع مقطوع، ومخالِفُهُ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١١٥.

كافر وفاسق ، فكأنهم قد جعلوا الفرع أقوى من الأصل (١) وذلك غَفْلة عظيمة .

سلَّمنا دلالة هذه الآية على أن الإجماع حُجَّة لكنها معارضة بالكتاب والسُّنة والعقل ؛ أما العقل فتفصيله في «المحصول» (٢) وإن أجاب عنه صاحبه على وجه باطل مفضول ، وأما الكتاب : فكل ما فيه منع لكل الأُمة من القول بالباطل والفعل الباطل كقوله تعالى : ﴿ وَآن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (٣) ، ﴿ وَلَا تَأَكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ (٤) ، والنهى عن الشيء لا يجوز إلا إذا كان المنهى عنه متصورًا .

وأما السُّنة: فكثيرة منها قصة معاذ<sup>(٥)</sup> فإنه لم يُجُر فيها ذكر الإجماع<sup>(٢)</sup> ولو كان ذلك مُذْرَكًا شرعيًّا لما جاز الإخلال بذِكْره عند

 <sup>(</sup>١) هذه المعارضة بلفظها اسْتَقَاهَا الإمام - رحمه الله - من «المحصول» للرازى في معرض ذكره لشُبَهِ المُنْكرين لحُجَّية الإجماع ، وقد أجاب عنها - رحمه الله - بما يشفى ، ويكفى .
 انظر : «المحصول» (٢/ ق ١/٦٧/٦٨) ، «نفائس الأصول» (٣٢٧/٣) .

<sup>(</sup>٢) انظر : « المحصول » (٢/ ق ١/ ص ٥٧ – ٧١) فقد ذكر ما أورده المصنّف ، وأجاب عنه بما يشفى ، وكذا الإمام القرافي في « نفائس الأصول » في « شرح المحصول » (٣٣٦ /٣ ، ٣٤٧) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ١٦٩ . ﴿ ٤) سورة البقرة ، الآية : ١٨٨ .

<sup>(</sup>٥) هو الصحابى الجليل معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس الأنصارى الخزرجى ﷺ ، كان من فُقَهاء الصحابة وعُلمائهم ، توفّى سنة ١٨ هـ في طاعون عمواس .

انظر: «الإصابة» (١٣٦/٦) ، «السير» (١/٤٤٣) .

<sup>(</sup>٦) يقصد ما قاله له رسول الله على عندما بعثه إلى اليمن ، فقال له : كيف تقضى إذا عُرِضَ لك قضاء ؟ فقال : أقضى بكتاب الله . قال : فإن لم تجد في كتاب الله ؟ قال : فبسنة رسول الله على . قال : فإن لم تجد في سُنة رسول الله ولا في كتاب الله ؟ قال : أجتهد رأيي ولا آلو . قال : فضرب رسول الله على فضرب رسول الله على في صدره وقال : الحمد لله الذي وفّق رسول رسول الله لما يُرضى رسول الله على أبو داود كتاب الأقضية (٣٥٩٦) ، والترمذي في الأحكام (١٣٢٨) ، والطيالسي (منحة المعبود ٢/٨٦١) ، والدارمي (٢٠٠١) ، وإسناده ضعيف . قال البخاري : لا يصح ، وضعفه الترمذي وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢٧٣٢) ، وصوّب الدارقطني إرساله وأقرّه ابن حجر في «التلخيص» (٤/ ١٨١) وقد قوّاه بعضهم باتفاق العلماء على نقله وذكره والاحتجاج به في مصنفاتهم ، وإليه مال ابن القيم .

اشتداد الحاجة إليه (۱) ؛ لأن تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز ، ومنها قوله صلَّى الله عليه وآله وسلم : «لا تقومُ الساعةُ إلاَّ على شِرَارِ أُمَّتى » (۲) ، وقوله : «لا ترجعوا بعدى كُفَّارًا يضربُ بعضُكُم رقابَ بغض » (۳) ، وقوله : «إنَّ الله لا يقبضُ العلم انتزاعًا ينتزعهُ من العباد ، لكن يقبضُ العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يَبْق عالمًا اتَّخذ النَّاسُ رؤساء بحهًالاً فَسُئلُوا فَأَفْتَوْا بغير علم فَضَلُّوا وأَضَلُّوا » (٤) ، وقوله : «تعلموا الفرائض وعَلَّمُوها النَّاسَ فإنهًا أولُ ما يُنْسَى » (٥) ، وقوله : «مِن أشراطِ الساعة : أن يَرْتَفعَ العلمُ ويكثر الجهل » (٢) .

وهذه الأحاديث بأسرها تدلُّ على خُلُوِّ الزمان عمن يقوم بالواجبات (٧).

<sup>(</sup>١) ذكر ذات هذه الشبهة الرازى في «المحصول» (٢/ ق ١/ ص ٦٨) ، والقرافي في «نفائس الأصول» (٣/ ٣٥٥) ، وأجاب عنها : بأنه قد ترك الإجماع ؛ لأنه لا يكون حُجَّة في زمان حياة الرسول ﷺ كما يعلم ذلك من تعريف الإجماع من أنه اتفاق الأُمَّة بعد النبي ﷺ هذا مع تضعيف أئمة أهل الحديث له من ناحية سَنَده ، وإن احتجَّ به الأصوليون .

<sup>(</sup>٢) صحيح : رواه مسلم كتاب الفتن (١٣١ - ٢٩٤٩) ، وأحمد (١/ ٣٩٤) ، وابن حبان (٦٨٥٠) عن ابن مسعود ظلمه .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري كتاب المغازي (٤٤٠٥) ، ومسلم كتاب الإيمان (١١٨ / ٦٥) من حديث جرير بن عبد الله ﷺ .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه : رواه البخارى كتاب العلم (١٠٠) ، وكتاب الاعتصام (٧٣٠٧) ، ومسلم كتاب العلم (٢٦٧٣/١٣) ، وأحمد في مسنده (٦٨٠١) ، (٦٩١٣) .

<sup>(</sup>٥) ضعيف : رواه ابن ماجه كتاب الفرائض (٢٧١٩) ، والحاكم في « المستدرك » (٤/ ٣٣٢) والبيهقى في « المستدرك » (٤/ ٣٣٢) والبيهقى في « السنن » (٦/ ٢٠٨) ، وصحّحه الحاكم وتعقبه الذهبى بضعفٍ في رجال إسناده ، وكذا البيهقى والترمذي . انظر : « تلخيص الحبير » (٣/ ٧٩) .

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخارى كتاب النكاح (٥٢٣١) ، ومسلم كتاب العلم (٨/ ٢٦٧١) عن أنس بن مالك ﷺ .

<sup>(</sup>٧) ذَكَرها بنصّها الرازى فى «المحصول» (٢/ ق ١/ ٦٨) والقرافى فى «نفائس الأصول» (٣/ ٣٤) ، وأجابا عنها : بأن هذه الأحاديث تدلَّ على كَثَرَة الشَّر والجهل فى هذا الوقت، فأمَّا أن يكونوا – بأسرهم – شِرارًا فلا ، وقال القرافى : وإنما كانوا كذلك باعتبار كَثْرةِ فُسوقهم ؛ فإن الحكم للغالب ، كما أننا نقول للصالحين : صالحون ، وإن كان لهم هَفَوات » ويمكن أن يقال : إن هذه عمومات مخصوصة بقوله صلى الله عليه وآله وسلم فى الصحيح : «لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق . . . . » فمثل هؤلاء هم المقصودون بالإجماع .

### الجواب عما استدلوا به من القرآن

ومن جُملة ما استدلوا به قوله سبحانه: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآةً عَلَى النّاسِ ﴾ (١) ، وليس فى هذه الآية دلالة على مَحَلِّ النزاع أصلاً ، فإن ثُبوت كون أهل الإجماع بمجموعهم عدولاً لا يستلزم أن يكون قولهم حُجَّة شرعية تعمُّ بها البلوى ، فإن ذلك أمر إلى الشارع لا إلى غيره ، وغاية ما فى الآية أن يكون قولهم مقبولاً إذا أخبرونا عن شيء من الأشياء ، وأما كون اتفاقهم على أمر ديني يصير أخبرونا عن شيء من الأشياء ، وأما كون اتفاقهم على أمر ديني يصير دينًا ثابتًا عليهم وعلى من بعدهم إلى يوم القيامة ؛ فليس فى الآية ما يدل على هذا ولا هي مسوقة لهذا المعنى ولا تقتضيه بمطابقة ولا تضمُّن ولا التزام .

ومن جُملة ما استدلوا به قوله سبحانه : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ (٢) ، ولا يخفاك أن الآية لا دلالة لها على مَحَلِّ النزاع البتة ، فإن اتصافهم بالخيرية وكونهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر لا يستلزم أن يكون قولهم حُجَّة شرعية تصير دينًا ثابتًا على كُلِّ الأُمَّة (٣) ، بل المراد أنهم يأمرون بما هو معروف في هذه الشريعة ، وينهون عما هو منكر فيها ، فالدليل على كون ذلك الشيء معروفًا أو منكرًا هو الكتاب أو السُّنة لا إجماعهم فلا يتم الاستدلال بها على محل النزاع وهو إجماع المجتهدين في عصر من العصور .

### الجواب عن أدلتهم من السُّنة

ومن جُملة ما استدلوا به من السُّنة ما أخرجه الطبراني (٤) في

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ١٤٣ . (٢) سورة آل عمران ، الآية : ١١٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذه الحُجَّة في «المحصول» (٢/ ق ١٠٠١ - ١٠٠) .

<sup>(</sup>٤) سليمان بن أحمد بن أيوب اللَّخمى الطبرانى الشامى ، مسند الدنيا ، إمام الحُفَّاظ والمُحدُثين . له : «المعجم الكبير» و «الأوسط» ، و «الصغير» . توفى سنة ٣٦٠ ه . انظر : «ذكر أخبار أصبهان» (١/ ٢٣٥) ، «معجم البلدان» (١٨/٤) ، «تذكرة الحُفَّاظ» (٩١٢/٣) .

« الكبير » من حديث ابن عمر عنه صلّى الله عليه وآله وسلم أنه قال : « لن تجتمع أُمَّتى على الضلالة » (١) فيكون ما أجمعوا عليه حقًا ، ويُجاب عنه بمنع كون الخطأ المظنون ضلالة .

ومن جُملة ما استدلُوا به ما أخرجه البخارى ومسلم عن مغيرة (٢) أنه صلَّى الله عليه وآله وسلم قال: « لا تزال طائفة من أُمَّتى ظاهرين حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون » (٣) ، وغايته أنه صلَّى الله عليه وآله وسلم أخبر عن طائفة من أُمَّته بأنهم مُتَمَسِّكون بما هو الحَقُّ ويَظْهرون على غيرهم ، فأين هذا من مَحَلُ النزاع ؟ .

ومن جُملة ما استدلُّوا به حديث « يَحَمِلُ هذا العلم من كل خَلَفٍ عُدُولهُ » (٤) وَلكنه غير صحيح ، وحديث : « مَنْ فارق الجماعة شِبْرًا فقد خَلَعَ ربْقَةَ الإسلام من عُنقه » (٥) أخرجه أحمد وأبو داود والحاكم من حديث أبى ذرً ، وليس فيه إلا المنع من مُفارقة الجَمْع ، فأين هذا من

<sup>(</sup>۱) صحیح: بطرقه ، رواه الترمذی أبواب الفتن (۲۱۲۷) ، والحاکم فی «المستدرك» (۱/ ۱۱) ، من حدیث ابن عمر رضی الله عنهما وفیه مقال ، وله طُرُق متكاثرة عن جماعة من الصحابة ؛ لذا صحّحه السخاوی وغیره بشواهده ، وحکم بعضهم كابن الهمام بتواتره .

انظر: «كشف الحفا» (٢/ ٤٨٨) ، «تلخيص الحبير» (٣/ ١٤١) ، «نظّم المتناثر» ص ١٦١، « «تحفة الطالب» لابن كثير ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المغيرة بن شعبة الثقفي ، الصحابي الجليل ، وَلِيَ الكوفة ، ومات بها سنة ٥٠ هـ وكان قد ولى البصرة نحو سنتين ، وله بها فتوح . انظر : «أسد الغابة» (٤/ ٢٠٤) ، «الإصابة» (٣/ ٤٥٢) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى كتاب الاعتصام (٣٦٤١) ، ومسلم كتاب الإمارة (١٧١) ، (٣/ ١٥٢٣) . (۵) رواه البخاري كتاب الاعتصام (٣٦٤١) ، ومسلم كتاب الإمارة (١٧١) ، (٣/ ٢٥٠١) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن عدى فى «الكامل» (١/ ١٥٢) ، وابن الجوزى فى «الموضوعات» (١/ ٣١) ، والعقيلى فى «الموضوعات» (١٤ ، ٥٥ ، ٥٥ ، والعقيلى فى «الضعفاء» (١٤ ، ٢٥ ، ٥٥ ، ٥٥) ، وله طُرق عن جماعة من الصحابة صحّح بعضها الحافظ العلائى ، والإمام أحمد فيما رواه عنه الخطيب . انظر : «المشكاة» (١/ ٨٣) .

<sup>(</sup>٥) صحيح : رواه أحمد (٥/ ١٨٠) ، والحاكم (١/ ١١٧) ، وأبو داود (٤٧٥٨) ، والآُجُرِّى فى «الشريعة» ص ١٠ ، وصحّحه الحاكم وغيره . انظر : « إتحاف السادة المتقين» (٦/ ١٢٢) .

<sup>•</sup> الرِبْقُ: حبلٌ فيه عدة عُرى تُشدُّ به البهْمُ ، وقوله (رِبْقَة الإسلام) المراد عقد الإسلام . انظر : «المصباح المنير» (٢١٧/١) ، «النهاية» لابن الأثير (٢/١٩٠) .

مَحَلُ النزاع؟ وهو كون ما أجمعوا عليه حُجَّة شرعية ثابتة لا يجوز فالفتها إلى آخر الدَّهر، وأى مُلْجِئ إلى التمسُك بالإجماع وجعله حُجَّة شرعية ، وكتاب الله وسُنَّة رسوله موجودان بين أَظْهُرنا ، وقد وصف الله سبحانه كتابه بقوله : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَنَبُ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١) فلا يُرجع في تبيين الأحكام إلا إليه ، وقوله : ﴿ فَإِن نَنْزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى الله وَالرَّدُ إلى الله ، والردُ إلى الرسول : الرَّدُ إلى سُنته ، والردُ إلى الرسول : الرَّدُ إلى سُنته .

وإذا عرفت هذا حَقَّ معرفته تبيَّن لك ما هو الحق الذي لا شك فيه ولا شُبهة ، ولو سلَّمنا جميع ما ذكره القائلون بحُجِّية الإجماع وإمكانه وإمكان العلم به ، فغاية ما يلزم من ذلك أن يكون ما أجمعوا عليه حقًا ، ولا يلزم من كون الشيء حقًا وجوب اتباعه كما قالوا: إن كل مُجتهد مُصيب ، ولا يجب على مجتهد آخر اتباعه بل ولا يجب على المقلد اتباعه في ذلك الاجتهاد بخصوصه ، وإذا تقرَّر ذلك هذا علمت ما هو الصواب (٣) .

### البحث الثالث

#### حجية الإجماع هل هي ظنية أم قطعية ؟

اختلف القائلون بحُجِّية الإجماع هل هو حُجَّة قطعية أو ظنيَّة ، فذهب جماعة إلى الأول ، وبه قال الصيرفي ، وابن برهان ، وجزم به من الحنفية الدبُّوسي وشمس الأئمة (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، الآية : ٨٩ .(٢) سورة النساء ، الآية : ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر هذا الفصل بكامله في : «إرشاد الفحول» للشوكاني (١/٣٤٣ – ٢٥٠) .

<sup>(</sup>٤) انظر : نصوص الحنفية فى حُجِّية الإجماع فى : "أصول السرخسى" (١/ ٣١١) ، "فواتح الرحموت" (٢/ ٢٥٢) ، "كشف الأسرار" (٣/ ٢٥٢) ، "فواتح الرحموت" (٢/ ٢٥٢) ، "التلقيح شرح التنقيح" ص ٣٢٨ .

قال الأصفهاني : إن هذا القول هو المشهور ، وأنه يُقَدَّم الإجماع على الأُدِلَّة كلها ، ويكفُر مخالفه أو يضلل ويبدع .

وقال جماعة منهم الرازى والآمدى: إنه لا يفيد إلا الظن (١) ، وقال البزدوى (٢) وجماعة من الحنفية: الإجماع مراتب: فإجماع الصحابة مثل الكتاب والخبر المتواتر ، وإجماع مَنُ بعدهم بمنزلة المشهور من الأحاديث ، والإجماع الذى سبق فيه الخلاف فى العَصْر السالف بمنزلة خبر الواحد ، واختار بعضهم فى الكُلِّ أنه يوجب العمل لا العلم ، فهذه مذاهب أربعة ويتفرَّع عليها الخلاف فى كونه يثبت بأخبار الآحاد والظواهر أم لا؟ ، فذهب الجمهور إلى أنه لا يثبت بهما ، قال القاضى فى « التقريب » : وهو الصحيح .

# البحث الرابع

### ما ينعقد به الإجماع

اختلفوا فى ما ينعقد به الإجماع ، فقال جماعة : لا بُدَّ له من مُسْتَنَدِ ؟ لأن أهل الإجماع ليس لهم الاستقلال بإثبات الأحكام ، وحكى عبد الجبار عن قوم أنه يجوز أن يكون عن غير مُسْتَندِ وهو ضعيف (٣) ؟ لأن القول فى دين الله لا يجوز بغير دَليل ، ولهذا كانت الصحابة لا يرضى

<sup>(</sup>١) انظر: كلام الرازى والآمدى في «المحصول» (٢/ ق ١/ ٢٨٦) ، «الأحكام» (١/ ٣٤٤) «شرح الكوكب المنير» (٢/ ٢١٤) .

<sup>(</sup>۲) انظر : كلام البزدوى في «كشف الأسرار» (٢/ ٢٥٣) .

<sup>(</sup>٣) بل هو قول باطل شاذ كما جزم بذلك عُلَماء الأُصول ، والقول بوجود مستند الإجماع ، وهو مذهب الأثمة الأربعة نقل الآمدى وغيره اتفاق الكل عليه ؛ لأن القول بغير دليل يؤدى إلى إثبات شرع مستأنف بعد النبى ﷺ وهو باطل ، وعلل هؤلاء قولهم ذلك بأنه يجوز أن يوفقهم الله تعالى لاختيار الصواب من غير مستند، وهو باطل .

انظر: «أحكام الآمدى» (١/ ٣٢٢) ، «جمع الجوامع» (٢/ ١٩٥) ، «أصول السرخسى» (١٩٥/٢) ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٣٨) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٢٥٩) ، «أصول الجصّاص» (٢/ ٢٢١) «شرح البدخشي» (٢/ ٤٢٨) ، «شرح الأسنوى» (٢/ ٤٢٨) .

بعضهم من بعض بذلك ، بل يتباحثون حتى أحوج بعضهم القول فى المخلاف إلى المُبَاهلة (١) ، فثبت أن الإجماع لا يقع منهم إلا عن دَليل ، وجوَّز الشافعي الإجماع عن قياس وهو قول الجمهور (٢) ، ومنعه الظاهرية لأجل إنكارهم القياس (٣) .

وإذا انعقد من غير دليل فذهب الجمهور إلى أنه حُجَّة ، وقال قوم إنه لا يكون حُجَّة . قال أبو إسحق : لا يجب على المجتهد طلب الدليل الذي وقع الإجماع به ، فإن ظهر له ذلك أو نُقل إليه كان أحد أدِلَة المسألة . قال أبو الحسن السَّهيلي (٤) : إذا أجمعوا على حُكم ، ولم يعلم أنهم أجمعوا عليه من دلالة آية أو قياس أو غيره ، فإنه يَجب المصير إليه ؟ لأنهم لا يجمعون إلاً عن دلالة ، ولا يجب معرفتها .

### البحث الخامس

### مخالفة المبتدع وأثرها في الإجماع

هل يُعتبر في الإجماع المجتهد المبتدع إذا كانت بدعته تقتضى تكفيره ؟ فقيل: لا بلا خلاف . قاله الزركشي (٥) . وأمَّا إذا اعتقد ما لا يقتضيه

<sup>(</sup>١) باهل القومُ بعضهم بعضًا : اجتمعوا فتداعوا فاستنزلوا لعنة الله على الظالم منهم . انظر : «المعجم الوسيط» (١/ ٨٤) ( المراجع ) .

<sup>(</sup>٢) وهذا مذهب الأئمة الأربعة ، وغالب عُلَماء الأُصول .

انظر: ««المستصفى» (١/٦٩١)، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٣٩)، «تيسير التحرير» (٣/ ٢٣١)، «البحر المحيط» (٢/ ٢٦١)، «البحر المحيط» (٤/ ٢٦١)، «البحر المحيط» (٤/ ٤٥٥)، «إحكام الفصول» (٢/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٣) انظر : «أحكام أبن حزم » (٤/ ١٢٩) ، «شرح الكوكب المنير » (٢/ ٢٦١) ، « اللَّمع » ص ٨٦ ، « التبصرة » ص ٣٧٢ .

<sup>(</sup>٤) على بن أحمد السهيلي الإسفراييني (أبو الحسن) الفقيهُ ، المُتَكَلِّم ، المُحَدَّث، الأُصولى ، له : «أدب الجدل» ، و «الرَّدُّ على المعتزلة» . توفّى سنة ٤٣١ هـ . انظر : «طبقات الشافعية» لابن السبكي (٣/ ٢٩٢) .

<sup>(</sup>٥) انظر : هذا النقل وما بعده بالتفصيل في « البحر المحيط ؛ للزركشي (٤/٧٧ – ٤٦٩) .

بل التضليل والتبديع فاختلفوا فيه على أقوال:

الأول: اعتبار قوله. قال الهندى (١) وهو الصحيح.

الثانى: لا يعتبرونه ، قال أهل السنة ومالك والأوزاعى ومحمد بن الحسن (٢) وأئمة الحديث من الحنفية أبو بكر الرازى (٣) ومن الحنابلة القاضى أبو يعلى (٤) .

الثالث: أنه لا ينعقد عليه الإجماع وينعقد على غيره يعنى أنه يجوز له مخالفة مَنْ عَدَاهُ إلى ما أدَّى إليه اجتهاده ، ولا يجوز لأحد أن يُقَلِّده كذا حكاه الآمدى (٥) وتابعه المتأخِّرون .

الرابع: التفصيل بين داعية وغير داعية ، نقله ابن حزم في كتاب « الإحكام » (٦) عن جماهير سلفهم من المُحَدِّثين قال: وهو قول فاسد (٧) .

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عبد الرحيم الهندى الأرموى الشافعى ، فقيهٌ ، أصولٌ ، مُتَكَلِّم على مذهب الأشاعرة ، من آثاره : « نهاية الوصول فى دراية الأصول » ، توفى سنة ٧١٥ هـ . انظر : « الدرر الكامنة» (١٤/٤) ، « البدر الطالع » (٢/ ١٨٧) ، « شذرات الذهب » (٦/ ٣٧) .

 <sup>(</sup>۲) محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني ، الإمام ، الحافظ ، الثقة ، صاحب أبى حنيفة . له :
 «الجامع الكبير» ، و «السير» ، و «الآثار» توفى سنة ١٨٩ هـ .

انظر : «الجواهر المضية» (٢/ ٤٢) ، «وفيات الأعيان» (١/ ٥٧٤) .

<sup>(</sup>٣) أحمد بن على الرازى ، الحنفى الشهير بأبى بكر الجصاص الرازى ، الفقية ، المُحَدُّث ، الأُصولى ، المفسِّر . له : «الفصول في الأصول» ، و « شرح الجامع الكبير » ، توفى سنة ٣٧٠ ه . انظر : «الجواهر المضية » (١/ ٨٤) ، « تذكرة الحُقَّاظ » (٣/ ١٥٩) .

<sup>(</sup>٤) محمد بن الحسين بن محمد الفرّاء البغدادى الحنبلى ، المعروف بالقاضى أبى يعلى ، الإمام ، الفقية ، المحدّث ، الحافظ ، الأصول ، من كبار أئمة المذهب الحنبلى . له : « العُدّة فى الأصول » ، و « أحكام القرآن » . توفّى سنة ٤٥٨ هـ .

انظر : «شذرات الذهب» (٣/ ٣٠٦) ، «البداية والنهاية» (١٢/ ٩٤) .

<sup>(</sup>٥) انظر: كلام الآمدى في «أحكامه» (١/ ٢٨٧) ، وكلام الرازى في كتابه «الفصول» (٢/ ١٨٣) ، وانظر تفصيلات العلماء في هذه المسألة في : «المستصفى» (١/ ١٨٣) ، «كشف الأسرار» (١/ ١٨٣) ، «أصول السرخسى» (١/ ٣١١) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٣٣٥ . (٦) انظر: «الإحكام في أصول الأحكام» (٤/ ٢٣٦) .

<sup>(</sup>٧) نص كلام ابن حزم كما في الإحكام (٢٣٦/٤) : وقد فرّق بعض السلف بين الداعية =

قال القاضى أبو بكر والأستاذ أبو إسحق: إنه لا يُعْتَدُّ بخلاف من أنكر القياس ، ونسبه الأستاذ إلى الجُمهور وتابعهم إمام الحَرَمين والغزالى .

قال النووى فى باب السُّواك من «شرح صحيح مسلم» (١): مخالفة داود لا تقدح فى انعقاد الإجماع على المختار الذى عليه الأكثرون والمحقِّقون.

وقال القاضى عبد الوهاب فى «الملخص»: يُعتبر كما يُعتبر خلاف من ينفى المراسيل، ويمنع العموم، وَمَنْ حَمَلَ الأمر على الوجوب؛ لأن مدار الفقه على هذه الطرق.

وقال الجوينى: المحققون لا يقيمون لخلاف الظاهرية (٢) وزنًا ؛ لأن معظم الشريعة صادرة عن الاجتهاد، ولا تفى النصوص بعشر معشارها (٣).

ويجاب عنه بأن من عرف نصوص الشريعة حق معرفتها وتدبر آيات

<sup>=</sup> وغير الداعية . قال أبو محمد : وهذا خطأ فاحش ، وقول بلا برهان . . . » وقد اختار ابن حزم اعتبار خلاف أهل الأهواء فى الإجماع والصحيح عدم اعتبار قولهم كما هو مذهب الجمهور . (١) انظر : «شرح مسلم » للنووى (٣/ ١٤٢) .

<sup>(</sup>٢) الذي اختاره المحقّقون من العلماء منهم الأثياري «شرح المحصول» ، والإمام ابن الصلاح ونقله عن أبي منصور البغدادي ونسبه إلى الجمهور : أن الصحيح الاعتداد بخلافهم ، خاصّة إذا كانت المسألة مما تتعلّق بالآثار والتوقيف ، ولا تعلّق لها بالقياس ، إلا ما أجمع عليه القيّاسُون من أنواعه ، فاتفاق مَنْ سوى الظاهرية على خلافه إجماع منعقدٌ ، وما أحسن ما قاله ابن الصلاح من أنه ما زال الأثمة يذكرون خلافهم في كتب الفقه الفروعية .

انظر: «البحر المحيط» (٤/٣/٤) ، «الفصول في الأصول» الجصاص (٢/ ١٣٤) .

<sup>(</sup>٣) وقد رَدَّ شيخ الإسلام ابن تيمية على هذا القول في « فتاواه الكبرى » (١/ ٤١٠) ، وتوسَّع ابن القيم في عَرْضِ هذه المسألة والاستدلال عليها في كتابه «إعلام الموقعين» (١/ ٣٣٨) ومما قاله : « . . . كم من حُكْم دَلَّ عليه النهى ولم يفهموا دلالته عليه ، وسبب هذا الخطأ حصرهم الدلالة في مجرد ظاهر اللفظ دون إيمائه وتنبيهه وإشاراته وعُرْفه عند المخاطبين . . . » وقد جعل عنوانًا في كتاب أسماه (بيان شمول النصوص للأحكام) (١/ ٣٥٠) (المراجع) .

الكتاب العزيز وتوسَّع في الاطلاع على السَّنة المطهرة عَلِمَ بأن نصوص الشريعة تفى بجميع ما تدعو إليه الحاجة (١) من جميع الحوادث ، وأهل الظاهر فيهم من أكابر الأئمة وحفاظ السَّنة المتقيدين (٢) بنصوص الشريعة جمع جم ، ولا عيب لهم إلا ترك العمل بالآراء الفاسدة التي لم يدل عليها كتاب ولا سُنة ولا قياس مقبول ، وتلك شكاة ظاهر عنك عارها .

نعم قد جمدوا فى مسائل كان ينبغى لهم ترك الجمود عليها ، ولكنها بالنسبة إلى ما وقع فى مذاهب غيرهم من العمل بما لا دليل عليه البتة قللة جدًا (٣) .

### البحث السادس

### اعتبار التابعي في الإجماع

إذا أدرك التابعى عصر الصحابة وهو من أهل الاجتهاد لم ينعقد إجماعهم إلاً به حكاه جماعة ، قال القاضى عبد الوهاب : إنه الصحيح ، ونقله السرخسى من الحنفية عن أكثر أصحابهم (٤) وقال جماعة : لا يُعتبر

<sup>(</sup>١) نقله عنه الزركشي في «البحر المحيط» (٤/٤٧٤) ، وهو في كتابه «البرهان» (٢/ ٥١٥) وكذا في «إرشاد الفحول» (٢٥٦/١) .

<sup>(</sup>٢) وذلك مثل الإمام أبى محمد بن حزم وهو من كبار العُلَماء الحُفَّاظ ، وداود بن على الظاهرى ، وما أجمل ما قاله الذهبى في هؤلاء : إنهم من كبار العُلَماء الحُفَّاظ الذين اجتمعت فيهم أدوات الاجتهاد ، وتقع لهم المسائل المحررة ، والمسائل الواهية كما يقع لغيرهم ، وكل أحَدِ يؤخذ من قوله ويُترك إلاَّ رسول الله ﷺ . انظر : «تذكرة الحُفَّاظ» (٣/ ١١٥٣) . (٣) انظر : هذا النَّص في «إرشاد الفحول» (١/ ٢٥٦) .

<sup>(</sup>٤) وإلى هذا ذهب جُمهور الفُقهاء والمتكلَّمين ، منهم أكثر الحنفية ، والشافعية ، والمالكية ؛ لأنه مجتهد من الأمة فلا ينهض الدليل بدونه ، ولأن الصحابة سَوَّغوا اجتهاد التابعين وفَتُواهم ، فكان سعيد بن المسيب يُفتى بالمدينة ، وفيها خلق من الصحابة ، وكذا الحسن البصرى وشُريح وغيرهم . انظر : تفصيل المسألة في «شرح الكوكب» (٢/ ٢٣٢) ، «تبسير التحرير» (٣/ ٢٤١) ، «فواتح الرحوت» (٢/ ٢/ ٢١) ، «الوصول» لابن برهان (٢/ ٢١) ، «المحصول» (٢/ ١/ ٢٥١) ، «البحر المحصول» (٢/ ١/ ١٥١) ، «المحمول» (٢/ ١٥٦) ، «المحموط» (٤/ ٢٥١) ، «المحموط» (٤/ ٤٠١) ، «ال

وهو مروىٌ عن ابن عُلَيَّة (١) ، ونُفَاةُ القياس وابن خوازمنداد ، واختاره ابن برهان (٢) في الوجيز .

قال الآمدى (٣): من لم يشترط انقراض العَصْر قال: إن كان من أهل الاجتهاد قبل إجماعهم لم ينعقد مع مخالفته ، وإن بلغ الاجتهاد بعد انعقاد إجماعهم لم يُغتَد بخلافه. قال: وهذا مذهب الشافعي وأكثر المتكلمين وأصحاب أبي حنيفة وهي رواية عن أحمد: ومن اشترط انقراضه. قال: لا ينعقد سواء كان مجتهدًا حال إجماعهم أو بعد ذلك في عصرهم ، قال: وذهب قوم إلى أنه لا عِبْرة بمخالفته أصلاً وهو مذهب بعض المتكلّمين وأحمد في الرواية الأخرى (٤)

### البحث السابع

### حُجِــــيّــة إجماع الصحابة

إجماع الصحابة حُجَّة بلا خلاف: خلافًا لقوم من المبتدعة وذهب داود الظاهرى (٥) إلى اختصاص حُجُية الإجْماع بإجماع الصحابة ، وهو

<sup>(</sup>۱) قوله ابن عُليَّة سمَّاه فى «المسودَّة فى أصول الفقه» إسماعيل بن عُليَّة ، فإن كان كذلك فهو : إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم ابن عُليَّة ، المتوفّى سنة ١٩٣ هـ ، أبو بشر البصرى من كبار عُلماء الحديث كما فى «التهذيب» (١/ ٢٧٥) ، «الميزان» (١/ ١٠٠) ، وإن لم يكُنهُ فهو ابنه إبراهيم بن إسماعيل بن عُليَّة فإنه كان من متكلِّمى المعتزلة المناظرين ، وله : مصنفات فى الفقه وكلام فى الأصول . توفّى سنة ٢١٨ هـ كما فى «لسان الميزان» (١/ ٣٤) .

 <sup>(</sup>٢) هـذا النقل عن ابن برهـان فيـه نظـر ؛ لأنه قـال فى كتـابه «الوصـول إلى الأصـول»
 (١/ ٩٢ – ٩٣) : التابعى إذا حاز رتبة الاجتهاد فى زمن الصحابة يعتد بخلافه خلافًا لبعض
 الأصوليين من المعتزلة . . . » ثم أطال فى الاحتجاج لصحة ما ذهب إليه الجمهور .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام الآمدى في «أحكامه» (١/٩٩١) .

<sup>(</sup>٤) ذكرها الفتوحى فى « شرح الكوكب » (٢٣٣/٢) ، وقال : اختارها الخَلَّال والحلوانئ والعلوانئ والعلوانئ والقاضى ، وانظر هذه الرواية فى « المسودة » ص ٣٣٣ ، « نزهة الخاطر » (١/ ٣٥٤) .

<sup>(</sup>٥) داود بن على بن خلف الأصبهانى ، أبو سليمان ، فقيه ، مجتهد ، أصولى ، إمام المذهب الظاهرى ، كان على مذهب الشافعى ، ثم انتقل عنه إلى مذهب الظاهرية . له : « فضائل الشافعى » توفى سنة ٢٧٠ ه ، انظر : « تهذيب الأسماء » (١/ ١٨٢) ، « طبقات الشافعية » (٢/ ٢٤) .

ظاهر كلام ابن حبان فى «صحيحه» وهذا هو المشهور عن الإمام أحمد (١) . وقال أبو حنيفة : إذا أجمعت الصحابة على شيء سلَّمنا ، وإذا أجمع التابعون زاحمناهم (٢) .

### البحث الثامن

### حجنية إجماع أهل المدينة

إجماع أهل المدينة على انفرادهم ليس بحُجَّة عند الجمهور: لأنهم بعض الأُمَّة. وقال مالك: إذا أجمعوا لم يُعْتَدَّ بخلاف غيرهم (٣). قال الباجي (٤): إنما أراد فيما كان طريقه النقل المستفيض: كالصَّاع (٥)،

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه الأقوال في « التبصرة » ص ٣٥٩ ، « إحكام الفصول » (٢/ ٤١٩) ، « الأحكام » لابن حزم (٤/ ٤١٩) ، رجَّح ما ذهب إليه داود الظاهري « المسودة » ص ٣١٧ ، « الوصول » لابن برهان (١/ ٧٧) ، « أحكام الآمدي » (١/ ٢٨٨) ، « البحر المحيط » (٤/ ٢٨٤) .

<sup>(</sup>٢) ذكره عنه أبو بكر الجَصَّاص في «الفصول في الأصول» (٢/ ١٢٠) .

<sup>(</sup>٣) هذا هو المنقول عن الإمام مالك في غالب كُتب الأصول ، وقد أنكر جماعة من أثمة العلماء أن يكون هذا مذهبًا لمالك منهم الطيالسي ، وأبو بكير ، وأبو يعقوب الرازى ، والقاضى أبو الفرج وغيرهم ، وحملوه على أن روايتهم مُقَدَّمةٌ على رواية غيرهم لِمَا كان بالمدينة من الصحابة الذين شهدوا التنزيل ، وسمعوا النبي على الله ابن السبكي : وهذا ضرب من الترجيح لا يُذفّع ، ولا ينبغي أن يظن ظان أنَّ مالكًا - رحمه الله - يقول بإجماع أهل المدينة لذاتها في كل زمان ، وإنما هي من زمان رسول الله على إلى زمانه - رحمه الله . انظر : تفصيل المسألة في التبصرة » ص ٣٦٥ ، «المستصفى» (١/١٨٧) ، «جمع الجوامع» (١/١٧٩) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٣٤٤ ، «أحكام الآمدى» (١/ ٢٠٧) ، «إحكام الفصول» ص ٣٤٤ ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٣٧) ، «الوصول» ص ٢٦٤ ) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٠) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٧) ، «الموصول» ص ٢١٤) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٧) ، «الموصول» ص ٢١٤) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٧) ، «الموصول» ص ٢١٤) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٧) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٠) ، «المحيط» (٢/ ٢٠٠) ، «المحيط» (٢/ ٢٥٠) .

<sup>(</sup>٤) سليمان بن خلف بن سعد أبو الوليد الباجى الأندلسى ، القرطبى المالكى ، الإمام ، الحافظ ، المُحَدِّث الأصول ، من كبار علماء المالكية . له : «إحكام الفصول فى الأصول » توفّى سنة ٤٧٤هـ . انظر : « بغية الملتمس » ص ٣٠٣ ، « الصلة » (١/ ١٩٧) ، « تذكرة الحفاظ » (٣/ ٣٤٩) .

<sup>(</sup>٥) الصَّاع : مكيالٌ ، وصَاعُ النبي ﷺ التي بالمدينة أربعة أمْدادٍ ، وذلك نحو خمسة أرطال وثُلُثُ بالبغدادي . انظر : «المصباح المنير » (١/ ٣٥١) ، « شرح ألفاظ التنبيه » للنووي ص ٤١ .

والمُدِّ (۱) ، والأذان ، والإقامة ، وعدم وجوب الزكاة في الخضروات ، مما يقتضى العادة بأن يكون في زَمَنِ النبي صلى الله عليه وآله وسلم فإنه لو تَغَيَّر عمًّا كان عليه لَعُلِمَ ، فأما مسائل الاجتهاد فَهُمْ وغيرهم سواء (۲) .

<sup>(</sup>١) المُدُّ : مكيال ، وهو رطلٌ وثُلُثُ عند أهل الحجاز ، ورطلان عند أهل العراق . انظر : «المصباح المنير» (٢/ ٥٦٦) ، «شرح ألفاظ التنبيه» ص ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : هذا النَّص للباجي في كتابه « إحكام الفصول في أحكام الأصول » (٢/ ٤١٤) .

<sup>(</sup>٣) عبدالوهاب بن على بن نصر البغدادى ، المالكى ، أبو محمد ، الإمام الفقيه ، الأصولى ، من أعيان علماء المالكية . له : «التلقين» ، و «شرح المدونة» توفّى سنة ٢٢٦هـ .

انظر : «شذرات الذهب» (٣/ ٢٢٣) ، «وفياتُ الأعيان» (١/ ٣٨٢) .

<sup>(</sup>٤) انظر: هذا البحث بالتفصيل في «البحر المحيط» (٤/ ٤٩٠) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٣٠٥) .

<sup>(</sup>٥) الخلفاء الأربعة يقصد بهم: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى رضى الله عنهم جميعًا، والصحيح عند أحمد والشافعى أن قولهم ليس بإجماع ولكنه حُجَّة، وقال الشافعى: إذا اختلف الصحابة على قولين، وكانت الخلفاء الأربعة مع أحد الفريقين، فإنه يُصار إليه.

انظر: «البحر المحيط» (٤/ ٤٩١) ، «المستصفى» (١/ ١٨٧) ، «جمع الجوامع» (٢/ ١٧٩) ، « شرح الكوكب» (٢/ ٢٣٩) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٢٩٤ .

حُجَّة. والحق هو الأوّل، وذهبوا أيضًا إلى أن إجماع العترة (١) وحدها ليس بحُجَّة خِلاقًا للزيدية (٢)، والإمامية (٣).

### البحث التاسع

#### اعتبار من سيوجد

اتفق القائلون بحُجِّية الإجْماع أنه لا يُعتبر مَنْ سيوجد ، وهذا ظاهر خِلافًا لأبي عيسى الورَّاق (٤) وإلى عبد الرحمن الشافعي (٥) كما حَكاه عنهما الأستاذ أبو منصور .



<sup>(</sup>۱) المعترة: المقصود بهم أهل البيت رضى الله عنهم جميعًا ، والمراد بهم عند الشيعة على ، وفاطمة ، والحسن والحسين . انظر : تفصيل المسألة فى «البحر المحيط» (٤٩٠/٤) ، «أحكام الآمدى» (١/ ٣٠٥) ، «الإبهاج» (٢/ ٣٦٥) ، «أصول السرخسى» (١/ ٣١٥) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٢٤٢) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٦٢) .

<sup>(</sup>٢) **الزيدية**: فرقة من فِرَقِ الشيعة ، وقيل من الرافضة ، وهم المنسوبون إلى زيد بن على زين العابدين ، وهم فِرَق يجمعهم القول بإمامة زيد بن على بن الحسين ، ويقولون بالنَّص من النبى على إمامة على وضفًا لا تَسْمية .

انظر: «كشَّاف التهانوي » (١/ ٩١٧) ، «الفرق بين الفرق » ص ١٦ ، «التبصير في الدين » ص ٢٦ ، «مقالات الإسلاميين» (١/ ١٣٢) .

 <sup>(</sup>٣) الإمامية: فرقة من غُلَاةِ الشيعة ، قالوا بالنص الجَلِيِّ من النبي ﷺ على إمامة على ،
 وكفَّروا الصحابة ووقعوا فيهم وساقوا الإمامة إلى جعفر الصادق ، وهم على خس عشرة فرقة .
 انظر: تفصيل الكلام عليهم في «كشاف التهانوي» (١/ ٢٦٠) ، «الفرق بين الفرق» ص ٥٦ ،
 «التبصير في الدين» ص ٣٥ .

<sup>(</sup>٤) محمد بن هارون الوَرَّاق ، أبو عيسى ، المعتزلي ، المُتكَلِّم ، المتوفّى ببغداد سنة ٢٤٧ هـ ، من آثاره : «المقالات» ، و «اختلاف الشيعة» . انظر : «معجم المؤلفين» (٣/ ٧٥٥) .

 <sup>(</sup>٥) أحمد بن يحيى بن عبد العزيز ، المتكلم ، الشافعى ، أبو عبد الرحمن قال الشيرازى : كان من كبار أصحابه - يعنى الشافعي - ثم صار من أصحاب ابن أبى داود ، توفى سنة ٢٥٢ هـ .
 انظر : «طبقات الفقهاء» ص ١٠١ ، «طبقات الشافعية» لابن السبكى (٢٤/٢) .

رَفَحُ عِب ((رَجِجَ إِنِي (الْفِجَلَّ يَ (الْسِلِيَّر) (الِنْرِ) (الْفِرُوكِ مِي www.moswarat.com

### البحث العاشر انقراض العصر

ذهب الجمهور (١) إلى أنه يُشترط انقراض (٢) عصر أهل الإجماع فى خُجِّية إجماعهم ، وذهب جماعةٌ من الفُقَهاء ومنهم أحمد وجماعة من المتكلِّمين منهم ابن فَوْرك إلى أنه لا يُشترط .

## البحث الحادى عشر الإجماع السكوتي

فى الإجماع السكوتى: وهو أن يقول بعض أهل الاجتهاد بقول وينتشر ذلك فى المجتهدين من أهل ذلك العصر فيسكتون ولا يظهر منهم اعتراف ولا إنكار وفيه مذاهب (٣):

<sup>(</sup>۱) نسبة ذلك إلى الجمهور فيه نظرٌ ، فقد نسب الباجى ، والفتوحى وابن قدامة والشوكانى والسبكى إلى الجمهور عدم اشتراط انقراض العصر ، وهو مذهب أكثر الفُقهاء ، واختاره الشيرازى والرازى وغيرهم ، وفى المسألة تفصيل آخر ، وهو إن كان الإجماع قولاً مصرَّحًا به من الجميع ، لم يُشترط فيه انقراض العصر ، وإن كان قولاً من بعضهم ، وسكوتًا من الباقين اشترط فيه ذلك .

انظر: تفصيل المسألة في "إحكام الفصول » (٢/ ٢٠١) ، "شرح الكوكب » (٢/ ٢٤٧) ، " روضة الناظر بشرح عبد القادر » (٣٦٦/١) ، " المستصفى » (١/ ١٩٢) ، " فواتح الرحوت » (٢/ ٢٢٤) ، " إرشاد الفحول » (١/ ٢٦٤) ، " التبصرة » ص ٣٧٥ ، " أحكام الآمدى » (١/ ٣١٦) " التمهيد » للأسنوى ص ٤٥٢ .

<sup>(</sup>۲) انقراض العصر: بمعنى أنه لا يُشترط موت المجتهدين الذين حصل بهم الإجماع ، مصرين على إجماعهم ، وعلى قول الجمهور لا يضرُّ رجوع البعض منهم عن رأيه ، وهذه العِلَّة هى التى جعلت بعض الأصوليين يشترطون انقراض العصر ، إذ ربما يرجع البعض منهم عن رأيه . انظر : المصادر السابقة مع «الوجيز في أصول الفقه» د. عبد الكريم زيدان ص ١٨٠ ، «أصول الفقه» لأبي زهرة ص ١٩٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريف الإجماع السكوتى ، وتفصيل ما ذكره من آراء فيه في «البحر المحيط» (٤/ ٤٩٤ – ٥٠٣) ، «التمهيد» للكلوذانى (٣/ ٣٢٤) ، «روضة الناظر» مع شرحها (١/ ٣٨٢) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٤٠٨) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٢٩٤ ، «أصول السرخسى» (إحكام الفصول» (٣/ ٣٠٣ – ٣٠٣) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٢٦٤) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (٢/ ١٨٨) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٢٥٤) ، «نفائس الأصول» (٣/ ٤١٠) .

الأوّل: أنه ليس بإجماع ولا حُجَّة ، قاله داود الظاهرى وابنه (١) : وهو آخر أقوال الشافعي .

الثانى: أنه إجماع وحُجَّة ، وبه قال جماعة من الشافعية وأهل الأصول ، قال أبو حامد الإسفرايينى: وهو حُجَّة مقطوع بها .

الثالث: أنه حُجَّة وليس بإجماع، وبه قال الصيرفى، واختاره الآمدى (٢) قال الصفى الهندى: ولم يَصِرْ أَحَدُ إلى عكسه، يعنى أنه إجماع لا حُجَّة ويمكن القول به كالإجماع المروى بالآحاد عند من لم يَقُلُ بحُجِّيته .

الرابع: أنه إجماع بشرط انقراض العصر؛ لأنه يَبْعُدُ مع ذلك أن يكون السكوت لا عن رضا، وبه قال أكثر أصحاب الشافعي، واختاره ابن القطان والروياني (٣). قال الرافعي (٤): إنه أَصَحُ الأَوْجُه عندهم.

الخامس: إنه إجماع إن كان فُتْيا لا حُكْمًا ، وبه قال ابن أبى هريرة واحتجَّ بقوله: إنا نحضر مجلس بعض الحُكَّام ، ونراهم يقضون بخلاف مذهبنا ، ولا ننكر ذلك عليهم ، فلا يكون سكوتنا رضًا مِنَّا بذلك .

<sup>(</sup>۱) محمد بن داود بن على الظاهرى ، أبو بكر ، فقية أُصولٌ ، أديبٌ ، مُحَدِّثٌ ، من أَتمة المذهب الظاهرى المدافعين عنه . له : «معرفة الأصول » ، و «الفرائض » توفّى سنة ۲۹۷ ه . . انظر : «وفيات الأعيان» (۱/ ۲۰۵) ، «تذكرة الحفاظ» (۲/ ۲۰۹) .

<sup>(</sup>٢) **وقال الآمدى** فى «أحكامه» (١/ ٣١٥) : وعلى هذا ، فالإجماع السكوتى ظنىً ، والاحتجاج به ظاهر لا قطعى .

<sup>(</sup>٣) عبدالواحد بن إسماعيل بن أحمد الروياني ، الطبرى ، الشافعى ، أبو المحاسن ، الفقيهُ الأصولُ ، إمام الشافعية فى وقته ، الحافظ المُحَدَّث . له : « بحر المذهب » و « الكافى فى الفقه الشافعى » ، توفّى سنة ٥٠٢ هـ .

انظر: «طبقات السبكي» (٢٦٨/٤) ، «شذرات الذهب» (٤/٤) .

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم بن محمد بن الحسين الرافعى ، القزوينى ، الشافعى ، أبو القاسم ، فقيةً ، أصولى ، مُفَسِّرٌ ، مُؤرِّخٌ . له : «شرح الوجيز» في ستة عشر مجلدًا و «شرح المحرر» وكلاهما في الفقه الشافعى ، توفّى سنة ٦٢٣ هـ .

انظر: «طبقات السبكي» (٥/١١٩) ، «تهذيب الأسماء» (٢/ ٢٦٤) .

السادس: أنه إجماع إن كان صادرًا عن حُكُم لا عن فُتيا. قاله أبو إسحق المروزي (١) ، وحكاه ابن القطان عن الصَّيْرَف .

السابع: إنْ وقع فى شىء يفوت استدراكه من إراقة دم ، واستباحة فَرْج كان إجماعًا وإلا فهو حُجَّة . حكاه الزركشي (٢) ولم يَنْسِبْهُ إلى قائل .

الثامن : إن كان الساكتون أقلّ كان إجماعًا ، وإلا فلا . قاله أبو بكر الرازى (٣) وحُكى عن الشافعى وهو غريب لا يعرفه أصحابه .

التاسع: إنْ كان في عصر الصحابة (٤) كان إجماعًا وإلا فلا .

العاشر: إن كان مما يدوم ويتكرَّر وقوعه والخوض فيه ، فإنه يكون إجماعًا وبه قال الجويني (٥) .

الحادى عشر: أنه إجماع بشرط إفادة القرائن العلم بالرضا، وذلك بأن يُوجد من قرائن الأحوال ما يَدُلُّ على رضا الساكتين بذلك القول، واختاره الغزالى في « المستصفى » (٦) قال بعض المتأخرين: إنه أحَقُّ الأقوال.

الثاني عشر: أنه يكون حُجَّة قبل استقرار المذاهب لا بعدها ، فإنه

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن أحمد بن إسحاق المَرْوَزِيّ ، الشافعي ، أحد أعلام الشافعية ، أبو إسحاق ، الفقيه ، الأصول ، المتوفّى سنة ٣٤٠ هـ . له : «الفصول في معرفة الأصول ، انظر : «طبقات الفقهاء » ص ١٠٨ ، «وفيات الأعيان » (١/ ٢٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر: في « البحر المحيط »(٤/ ٥٠١) ، وقول صديق خان: « ولم ينسبه إلى قائل » سَبْقُ نظر منه – رحمه الله – فإنه قال بعد حكايته هذا الوجه السابع: وفي كونه إجماعًا وجهان... ثم ذكر الثامن ، والتاسع ، فهذان الوجهان متفرعان على الوجه السابع.

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام أبي بكر الرازي في كتابه "الفصول " (٢/ ١٤٠) .

<sup>(</sup>٦) انظر : رأيه في «المستصفى» (١٩٢/١).

لا أثر للسكوت لما تَقَرَّر عند أهل المذاهب من عدم إنكار بعضهم على بعض ، بل إذا أفتى واحد حُكِم بمذهبه مع مخالفته لمذهب غيره ، وهذا التفصيل لا بدَّ منه على جميع المذاهب السابقة ، وهذا في الإجماع إذا كان سكوتًا عن قول ، وأما لو اتفق أهل الحِلِّ والعقد على عمل ، ولم يصدر منهم قول ، فقيل : إنه كفعل الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ، وبه قطع أبو إسحق وغيره .

قال الغزالى فى « المنخول » (١): إنه المختار ، وقيل بالمنع قاله القاضى ، وقال الجوينى : إنه ممكن ولكن محول على الإباحة حتى يقوم دليلُ النَّذْبِ أو الوجوب . قال القرافى (٢): وهذا التفصيل حَسَنٌ .

## البحث الثاني عشر

### الإجماع على خلاف إجماع سابق

هل يجوز الإجماع على شيء قد وقع الإجماع على خِلافه؟ فقيل: إن كان الإجماع الثانى من المُجْمعين على الحُكْم الأوّل كما لو اجتمع أهل مِصْرِ على حُكْم ثم ظهر لهم ما يوجب الرُّجوع عنه وأجمعوا عليه ، ففى جواز الرُّجوع خِلافٌ مبنى على الخِلاف المُتَقَدِّم فى اشتراط انقراض عصر أهل الإجماع . فمن اعتبره جَوَّز ذلك ، ومن لم يعتبره لم يجوِّزه ، وأما إذا كان الإجماع من غيرهم فمنعه الجمهور (٣) وجوَّزه أبو عبد الله البصرى . قال الرازى : وهو الأولى (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر : «المنخول» للغزالي ص ٣١٨ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : كلام القرافى فى «شرح تنقيح الفصول » ص ٣٣٠ ، «نفائس الأصول شرح فى شرح المحصول » (٣/ ٤١٣ – ٤١٣) .

<sup>(</sup>٣) ، (٤) وهو الصواب ، ومذهب أكثر العلماء ، وعلُّلوا ذلك بأنه إذا انعقد الإجماع في مسألة على حُكُم من الأحكام ، فلا يجوز أن ينعقد بعده إجماع يضاده ؛ لأنه يستلزم تعارض دليلين قطعيين ، وهو ممتنع . انظر : «شرح الكوكب» (٢/ ٢٥٨) ، « المعتمد» (٢/ ٤٩٧) ، « المحصول » (٢/ ١٩٧/) . « (١٩٧/) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٢٦٨) .

رَقْعُ عِب الْرَبِحِيُّ الْلَخِنَّ يَ الْسِلَتُمُ الْلِمْرُ الْلِوْدِي (سِلْتُمُ الْلِمْرُ الْلِوْدِي (سِلَتُمُ الْلِمْرُ الْلِوْدِي

### البحث الثالث عشر

### الإجماع بعد سبق خِلَافِ

فى حدوث الإجماع بعد سبق الخلاف: قال الرازى فى « المحصول » (1) إذا اتفق أهل العصر الثانى على أَحَد قَوْلى أهل العصر الأَوّل كان ذلك إجماعًا لا تجوز مخالفته خلافًا لكثير من المتكلّمين والشافعية والحنفية . وقيل: هذا على وجهين:

أحدهما: أن لا يستقر الخِلاف ، وذلك بأن يكون أهل الاجتهاد فى مُهْلة النظر ، ولم يستقر لهم قول كخلاف الصحابة فى قَتْل مانعى الزكاة ، وإجماعهم عليه بعد ذلك ، فقال الشيخ أبو إسحاق الشيرازى فى «اللَّمع» : صارت المسألة إجماعية بلا خلاف (٢) وحكى الجوينى والهندى أن الصيرفى خالف فى ذلك .

والثانى: أن يستقر ويمضى عليه مُدَّة فمنعه القاضى أبو بكر وجَوَّزَهُ أَكْثُرُ أَهْلُ الأُصُولُ، واختاره الرازى (٣) والآمدى (٤) وحكى الرازى قولاً ثالثًا، فقال: إن لم يُسَوِّغُوا فيه الاختلاف صار حُجّة، وإن سَوَّغُوا فيه الاختلاف صار حُجّة، وإن سَوَّغُوا فيه الاجتهاد لم يَصِرُ إجماعًا.



<sup>(</sup>١) انظر : «المحصول» للرازى (ج ٢/ ق ١٩٤/١ – ١٩٥) .

<sup>(</sup>۲) انظر : كلام الشيرازى فى «اللَّمع» ( ص ٩٠ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلامه في «المحصول» (ج ٢/ ق ١٩٦/١ - ٢٠٥) .

<sup>(3)</sup> انظر : «أحكام الآمدى» (۳۳۸/۱) .

رَفَحُ عِس (ارَجَمِي (الْبَخَرَّي (سَلِيَة الْانِهُ الْوادِي (سُلِيَة الْانِهُ الْوادِي (سُلِية الانهُ الْوادِي

### البحث الرابع عشر

### إحداث قول ثالثٍ

إذا اختلف أهل العصر في مسألة على قولين واستقرًا ، فهل يجوز لمن بعدهم إحداث قول ثالث؟ واختلفوا في ذلك على أقوال:

الأول: المنع مُطلقًا: وهو قول الجمهور (١) قال الكيا: إنه الصحيح وبه الفتوى ، وجزم به الشاشي والطبرى والروياني والصيرف .

الثاني: الجواز مطلقًا ، وهذا محكيٌّ عن بعض الحنفية والظاهرية .

الثالث: إن لزم منه رفعهما لم يجز إحداثه وإلاَّ جاز ورُوى هذا عن الشافعى ، واختاره المتأخِّرون من أصحابه ورجَّحه جماعة من الأُصوليين منهم ابن الحاجب ومثله الاختلاف على ثلاثة أو أربعة أو أكثر من ذلك .

### البحث الخامس عشر

#### إحداث دليل جديد

إذا استدلَّ أهل العصر بدليل وأَوَّلوا بتأويل فهل يجوز لمن بعدهم إحداث دليل آخر أو تأويل من غير إلْغاء للأول؟ فذهب الجمهور إلى جواز ذلك، وذهب بعضهم إلى الوقف، وابن حزم (٢) إلى التفصيل

<sup>(</sup>۱) وهو الذي رجَّحه الشيرازي ، والباجي ، وابن الهمام ، ونقله الحنفية عن محمد بن الحسن الشيباني ، ونصَّ عليه الشافعي . انظر : «التبصرة» (ص ۲۸۷) ، «إحكام الفصول» (۲/ ٤٢٩) ، «المحصول» (۲/ ق / ۱۷۹) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (٤/ ١٣٥) ، «التحرير في أصول الفقه» لابن الهمام ص ٤٠٩ ، «البحر المحيط» (٤/ ٤٠٥) ، «الوصول» لابن برهان (١/ ١٠٨) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٢٢٩) ، «المسودة في أصول الفقه» ص ٣٢٦ . (٢) انظر : «الإحكام في أصول الأحكام» لابن حزم (١٥٦/٤) ، «وكلام الآمدي في أحكامه» (١/ ٣٢٤) .

بين النص ، فيجوز الاستدلال به وبين غيره فلا يجوز إلى غير ذلك مما قيل فيه .

### البحث السادس عشر

### الدليل الذي لا معارض له

هل يمكن وجود دليل لا مُعارض له ، اشترك أهل الإجماع في عدم العلم به ؟ قيل : بالجواز إن كان عمل الأُمَّة مُوَافقًا له ، وعدمه إن كان مخالفًا له ، واختاره الآمدى (١) وابن الحاجب (٢) والصَّفِيُّ الهندى (٣) ، وقيل بالمنع مُطْلقًا .

# البحث السابع عشر

#### اعتبار قول العوام

لا اعتبار بقول العوام فى الإجماع لا وفاقًا ولا خلافًا عند الجمهور (٤) ؛ لأنهم ليسوا من أهل النظر فى الشرعيات، ولا يفهمون الحُجَّة،

<sup>(</sup>۱) انظر : فى أحكامه (۱/ ٣٤١) وقال : والمختار أنه لا مانع من اشتراكهم فى عدم العلم به ، وان كان عملهم موافقة لمقتضاه ، لعدم تكليفهم بمعرفة ما لم يبلغهم ، ولم يظهر لهم .

<sup>(</sup>٢) انظر : «مختصر ابن الحاجب» (٢/ ٤٣) .

 <sup>(</sup>٣) لصفى الدين الهندى تفصيل مفاده: أنه إذا كان فى الواقع دليلٌ أو خبرٌ راجعٌ بلا
 مُعارض ، وقد عُمِلَ على وفق ذلك الدليل بدليل آخر ، فإن ذلك جائز .

انظر : «شرح الكوكب المنير» (٢٨٦/٢) ، «تيسير التحرير» (٣/ ٢٥٧) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٢٥٧) ، «البحر المحيط» (٤٥٨/٤) ، «المحصول» (٢/ ق ١/ ٢٩٥) .

<sup>(</sup>٤) وهذا مذهب أكثر عُلماء الأصول نصّ على ذلك الجويني والآمدى ، والزركشى ، وصححه الشيرازى ، وابن دقيق العيد وقال : هو الصواب لوجوب رد العوام إلى قول المجتهدين ، وتحريم الفتوى منهم في الدين . انظر : «أحكام الآمدى» (١/ ٢٨٤) ، «البحر المحيط» (٤/ ٢٦١) «المستصفى» (١/ ١٨١ – ١٨١) ، «المنخول» ص ٣١٠ ، «المسودة» ص ٣٣١ ، «شرح الكوكب المنير » (١/ ٢٢٥) ، «المحصول» (٢/ ق ١/ ٢٨٠) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٣٩١) ، «التبصرة» ص ٣٧١ .

ولا يعقلون البرهان ، وقيل يُعتبر قولهم ؛ لأنهم من جُملة الأُمَّة ، وهذا محكيِّ عن بعض المتكلِّمين ، واختاره الآمدى (١) . قال الجويني (٢) : حُكم المُقلِّد حُكم العامِّي في ذلك إذ لا واسطة بين المُقلِّد والمجتهد .

فرع: إجماع العوامِّ عند خُلُوِّ الزمان عن مجتهد عند من قال بجواز خُلُوِّه عنه هل يكون حُجَّة أم لا؟ فالقائلون باعتبارهم مع وجود المجتهدين يقولون بأن إجماعهم حُجَّة ، والقائلون بعدم اعتبارهم لا يقولون بأنه حُجَّة ، وأمَّا من قال بأن الزمان لا يخلو عن قائم بالحُجَّة فلا يصحُّ عنده هذا التقدير .

# البحث الثامن عشر

## في أهل الإجماع

الإجماع المعتبر فى فنون العلم: هو إجماع أهل ذلك الفن ، العارفين به دون من عداهم ، فالمعتبر فى الإجماع فى المسائل الفِقْهية قول جميع الفُقَهاء ، وفى المسائل الأصولية : قول جميع الأصوليين ، وفى المسائل النحوية قول جميع النحويين ، ونحو ذلك ، ومن عدا أهل ذلك الفن هو فى حُكم العَوَامُ فمن اعتبرهم فى الإجماع اعتبر غير أهل الفن ومن لا فلا (٣) .

# البحث التاسع عشر

# مخالفة الواحد

إذا خالف أهل الإجماع واحد من المجتهدين فقط ، فذهب الجمهور

<sup>(</sup>١) انظر : «أحكام الآمدى» (١/ ٢٨٤) ، «الوصول» لابن برهان (٢/ ٨٤) .

<sup>(</sup>۲) نقله عن الجويني بمعناه ، وانظر نصَّه في «البرهان » (۱/ ٤٤٠) ، وفي المسألة آراء أخرى انظرها مفصلة في «المستصفى» (۱/ ۱۸۳) ، «فواتح الرحموت » (۲۱۷/۲) ، «شرح الكوكب» (۲۲۲/۲) ، «البحر المحيط» (۲۲۲/۲) .

<sup>(</sup>٣) انظر: هذه المسألة مفصَّلة في « إرشاد الفحول » (١/ ٢٧٤) ، « البحر المحيط » (٤/ ٥٦٥) .

إلى أنه لا يكون إجماعًا ولا حُجَّة (١). قال الغزالى (٢): المذهب أنه ينعقد مع مخالفة الأقل، وقيل: حُجَّة وليس بإجماع ورجَّحه ابن الحاجب (٣)، وقيل: لا ينعقد مع مخالفة الاثنين دون الواحد، وقيل: مع الثلاثة دون الاثنين، وقيل: إن سَوَّغت الجماعة الاجتهاد في ما يخالفهم كان خِلاف المجتهد معتدًا به كخلاف ابن عباس في العَوْلِ (٤) وإن أنكروه لم يعتد بخلافه، وبه قال الرازي (٥) والجرجاني (٦) من الحنفية. قال السرخسي: إنه الصحيح (٧).

انظر : «المغنى » (٦/ ١٨٤ – ١٨٥) ، «المصباح المنير » (٢/ ٤٣٨) ، «الإفصاح » لابن هبيرة (٢/ ٩٨) ، «المحلّى بالآثار » (٨/ ٢٧٧) ، «أحكام الجصاص » (٢/ ١٣٨) .

<sup>(</sup>۱) ورجَّحه السرخسى وابن برهان ، والجوينى ، وأكثر المالكية والشافعية ، وبه قال الإمام أحمد وأكثر أصحابه . انظر : «أصول السرخسى» (١/ ٣١٢ – ٣١٧) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٣٣٦ ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٢٢) ، «أحكام الآمدى» (١/ ٢٩٤) ، «الوصول» (١/ ٤٦٠) .

<sup>(</sup>٢) رجَّح الغزالي في « المستصفى » (١/ ١٨٦) قول الجمهور وقال : ولا مردَّ ، ولا خلاص إلا باعتبار قول الجميع .

<sup>(</sup>٣) انظر : «مختصر ابن الحاجب» (٣٤/٢) .

<sup>(</sup>٤) العَوْلُ: من عَالَتِ الفريضة (عَوْلاً) ارْتَفَعَ حِسَابُهَا، وزادتْ سِهَامُهَا فَنَقَصَت أَنصابهم، ويدخل النقص عليهم بمقدار حِصصهم، وكان ابن عباس رضى الله عنهما من مذهبه منع العول فى زوج وأبوين وامرأة وأبوين، وكان يُفتى بذلك، فجمع عمر فَهُ الصحابة للمشورة، فاجتمع قولهم على القول بالعَوْل.

<sup>(</sup>٥) يقصد الإمام أبا بكر الرازى الجَصَّاص.

انظر: كلامه في كتابه « الفصول في الأصول » (٢/ ١٣٩) .

<sup>(</sup>٦) ذكره فى « إرشاد الفحول » (١/ ٢٧٦) ، وسمَّاه أبو عبد الله الجرجانى من الحنفية : قلتُ : هو أبو عبد الله محمد بن يحيى الجرجانى الحنفى ، فقية ، علَّامة . من آثاره : « شرح الجامع الكبير للشيبانى فى فروع الفقه الحنفى » انظر « كشف الظنون » (١/ ٥٦٩) ، « معجم المؤلفين » (٣/ ٧٦٥) .

<sup>(</sup>٧) لم يقل الجَصَّاص والسرخسى بتصحيح مثل هذا الإجماع الذى خالف فيه الواحد الجماعة على إطلاقه بل قُيد ذلك بما يُسَوَّغ فيه الخلاف والاجتهاد مثل رأى ابن عباس رضى الله عنهما فى مسألة العَوْل فما كان من هذا القبيل لم ينعقد الإجماع فيه مع مخالفة الواحد، وأما ما لم يُسَوِّغ الجماعة خِلافه مثل مذهب ابن عباس رضى الله عنهما فى مسألة الصَّرف حيث كان يُجيزُ بيع الدرهم بالدَّرهمين، فأجمع الصحابة على إنكار هذا القول عليه، فهذا مما ينعقد فيه الإجماع مع المخالفة. انظر: تفصيل كلامهم فى «أصول الجصاص» (١٣٨ / ١٣٩ - ١٣٩)، «شرح الكوكب المنير» (٢٠ / ١٣٩).

# البحث المُوفى عشرين

#### الإجماع بطريق الآحاد

الإجماع المنقول بطريق الآحاد حُجَّة ، وبه قال الماوردى وإمام الحرمين (۱) والآمدى (۲) ، ونقل عن الجمهور (۳) اشتراط عدد التواتر ، وحكى الرازى فى «المحصول» (٤) عن الأكثر أنه ليس بحُجَّة . قال الأستاذ : وإذا لم يبق فى العصر إلاَّ مجتهد واحد فقوله حُجَّة كالإجماع . ويجوز أن يُقال للواحد أُمَّة كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أَمَّةُ ﴾ (٥) ونقله الصَّفِئ الهِنْدِئ عن الأكثرين ، قال الزركشي فى «البحر » (٦) وبه جزم ابن سُرَيج (٧) فى كتاب «الودايع » وكذا إن حصل من اثنين أو ثلاثة .

# قول القائل لا أعلم خلافًا

خاتمة: قول القائل: لا أعلم خِلافًا بين أهل العلم في كذا. قال الصيرفي: لا يكون إجْماعًا لجواز الاختلاف، وكذا قال ابن حزم في

<sup>(</sup>۱) واختاره في « البرهان » (۱/٤٤٣) ، وقال : والذي نرتضيه – وهو الحق - أنه يجوز انحطاط عددهم (أي عن التواتر) .

<sup>(</sup>٢) انظر : في أحكامه (١/ ٣١٠) .

<sup>(</sup>٣) وعزاه كذلك إلى جمهور أهل الأصول ابن برهان ، والزركشي ، وابن السبكي .

انظر: «الوصول إلى الأصول» (٢/ ٨٨) ، «البحر المحيط» (٤/ ٥١٧) ، «جمع الجوامع» (٢/ ١٨١) ، «المستصفى» (١/ ١٨٨) ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٢١) ، «شرح الكوكب» (٢/ ٢٥١) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٧٧) .

<sup>(</sup>٤) انظر : "المحصول" (ج ٢/ ق ٢١٤/١) وإن كان قد اختار عدم اشتراط التواتر بقوله الإجماع بطريق الآحاد حُجَّة خِلاقًا لأكثر الناس » .

<sup>(</sup>٥) سورة النحل ، الآية : ١٢٠ .

<sup>(</sup>٦) انظر : «البحر المحيط» (٤/١٦٥) .

<sup>(</sup>٧) في الأصل [ابن شُريح] وهو خطأ ، والتصحيح من "البحر المحيط» (٥١٦/٤) .

«الأحكام» (١) وقال في كتاب «الإعراب» إن الشافعي نصَّ عليه في «الرسالة»، وكذا أحمد بن حنبل. وقال ابن القطان: قول القائل لا أعلم خِلاقًا إن كان من أهل العلم فهو حُجَّة، وإن لم يكن من الذين كشفوا الإجماع والاختلاف فليس بحُجَّة، والحق أن فوق كل ذي علم عليمًا، فإذا تتبع أَحَدُ ما ظهر عن أمثال الإمام مالك والشافعي من إنكار وجود الخلاف في غير واحد من المسائل مع ثُبوته عمَّن قبلهم، وعن معاصريهم من الصحابة والتابعين وتابعيهم لم يتردَّد في الأمر بعد ذلك (٢)

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>١) انظر : «أحكام ابن حزم» (١٨٨/٤) ، وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) انظر: هذا النص بكامله في « البحر المحبط » (١٦/٤) .

# المقصد الرابع

فى الأوامر والنواهى والعُموم والخصوص والإطْلاق والتقيِّيد والإجمال والتبيِّين والظاهر والمؤول والمنطوق والناسخ والمنسوخ

وفيه أبواب :

الباب الأول في مباحث الأمر

وفيه فصول:

# الأمر حقيقة في القول مجاز في الفعل

الأول: أن لفظ الأمر حقيقة في القول المخصوص (١) وزعم بعضهم أنه حقيقة في الفعل أيضًا، والجمهور على أنه مجاز فيه، وزعم أبو الحسين (٢) أنه مشترك، والمختار هو الأوّل، قاله في «المحصول» (٣).

#### حـد الأمـر

الثاني: اختلفوا في حدِّ الأمر (٤) بمعنى القول، وأطالوا فيه،

<sup>(</sup>۱) قوله: القول المخصوص: هو قسم من أقسام الكلام ؛ لأن العرب يقسمون الكلام إلى أمر ونهى ، وخبر واستخبار ، ووعد ووعيد ونداء . قاله الآمدى فى «أحكامه» (۲/ ١٤٧) . (٢) أبو الحسين البصرى المعتزلي وكلامه في كتابه «المعتمد في أصول الفقه» (١/ ٥٥) .

<sup>(</sup>٣) انظر: كلام الرازى في «المحصول» (١/ ق ٢/٧) ولفظه: «والمختار أنه حقيقة في القول المخصوص فقط» ، وانظر تفصيل مذاهب العُلماء في إطلاق الأمر على الفعل مجازًا في «أصول السرخسي» (١/١١) ، «القواعد الأصولية» لابن اللحام ص ١٥٨ ، «شرح التنقيح» ص ١٢٦ ، «البحر المحيط» (٢/٤٤) ، «شرح الكوكب» (٢/٣) ، «أصول الجصاص» (١/٠٨٠) ، «الإبهاج» (٢/٩) .

<sup>(</sup>٤) الأمر : عَرَّفهُ بعضهم فقال : هو استدعاء الفعل بالقول ممَّن هو دونه قاله الشيرازي =

ولا يخلو عن إيراد عليه ، والأولى بالأصول تعريف الأمر الصيغى ؛ لأن بحث هذا العلم على الأدِلَة السَّمعية ، وهى الألفاظ الموصِّلة من حيث العلم بأحوالها من عُموم وخصوص وغيرهما إلى قُدرة إثبات الأحكام ، وهو فى اصطلاح أهل العربية : صيغه المعلومة سواء كانت على سبيل الاستعلاء أو لا ، وعند أهل اللُغة : هى المستعملة فى الطلب الجازم مع الاستعلاء . هذا باعتبار لفظ الأمر الذى هو ألف ميم راء ، بخلاف فعل الأمر نحو : اضرب ، فإنه لا يُشترط فيه ما ذُكر ، بل يصدُق مع العُلُوّ وعَدَمِه ، وعلى هذا أكثر أهل الأصول ، ولم يعتبر الأشعرى قَيْدَ العُلُوّ (۱) وتابعه أكثر الشافعية ، واعتبره المعتزلة جميعًا إلا أبا الحسين منهم ، ووافقهم وتابع أبو إسحاق وآبن الصّباغ (۲) وابن السمعانى (۳) من الشافعية .

# الكلام على صيغة افعل

الثالث: اختلف أهل العلم فى صيغة افعل ، وما فى معناه هل هى حقيقة فى الوجوب أو فيه مع غيره أو فى غيره ، فذهب الجمهور إلى أنها حقيقة فى الوجوب فقط وصحّحه ابن الحاجب والبيضاوى ، قال الرازى :

<sup>=</sup> والبلخى ، وأكثر المعتزلة ، وعَرَّفه الجمهور فقالوا : الأمر طلب الفعل على جهة الاستعلاء . انظر : «أحكام الآمدى» (٢/ ١٥٤ – ١٥٨) ، «شرح اللمع» (١/ ١٤٩) ، «المحصول» (١/ ق ٢/ ١٩) ، «المستصفى» (١/ ١١٤) ، «نزهة الخاطر بشرح روضة الناظر» (٢/ ٢٢) ، «كشف الأسرار» (١/ ١٠١) .

<sup>(</sup>۱) المُلُون: هو أن يكون الآمر أو الطالب للفعل أعلى مرتبة من المطلوب منه ، فأما إن كان مساويًا له فهو التماس ، وإن كان دُونه فهو سؤال ، وإلى اشتراط الاستعلاء فى الأمر ذهب جَمْع من العُلَماء منهم الكلوذاني ، وابن برهان ، والرازى ، والآمدى ، والشيرازى .

انظر: «شرح اللَّمع» (۱/۱٤۹) ، «اللَّمع» ص ٣٦ ، «التبصرة» ص ١٧ ، «الإبهاج» (٢/٦) ، «أصول الجصاص» (١٥١/١) ، «أحكام الآمدى» (١٥٨/٢) ، «المحصول» (٢/٢) ، «أصول الجصاص (١٥٨/٢) ، «أحكام الآمدى» (٢/ ١٥٨)

<sup>(</sup>٢/ ق ١/ ١٩) ، «قواطع الأدلة للسمعاني» ص ٩٥ ، «شرح الكوكب المنير» (١١/٣) . (٢) عبد السيد بن محمد بن عبد الواحد ، أبو نصر ، المعروف بابن الصباغ ، فقية ، شافعي ،

 <sup>(</sup>١) عبد السيد بن عبد بن عبد الواحد ، بنو تشهر ، المعروث بابن المبلغ ، قول سنة ٤٧٧ هـ .
 من كبار العُلَماء البارعين في الفروع والأصول . له : «العمدة في الأصول» ، توفى سنة ٤٧٧ هـ .
 انظر : «الفتح المبين» للمراغى (١/ ٣٧١) ، «طبقات ابن السبكي» (٣/ ٢٣) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كَلامه فى كتابه «قواطع الأدلة فى الأصول» ص ٩٦ .

وهو الحقُّ وذكر الجُوينى أنه مذهب الشافعى ، وقال أبو هاشم وعامة المعتزلة وجماعة من الفُقهاء : إنها حقيقة فى اللّذب ، وقال الأشعرى والقاضى : بالوقف ، وقيل : إنها مشتركة اشتراكا لفظيًا بين الوجوب والندب والإباحة ، وقال جهور الشيعة : باشتراكها بين الثلاثة المذكورة والتهديد ، واستدلَّ كل أهل مذهب بما عنده من الأدلة . وأجاب مخالفوهم عنها بأجوبة ، ولا رَيْب أن الراجح ما ذهب إليه الجمهور (١) من أنها حقيقة فى الوجوب فلا تكون لغيره من المعانى إلا بقرينة ، ومن أنكر استحقاق العبد المخالف لأمر سيّده للذَّم وأنه يُطلق عليه بمجرد هذه المخالفة اسم العصيان فهو مكابر مُباهتٌ ، وهذا يقطع النزاع باعتبار العقل ، وأمًا باعتبار ما وَرَد فى الشرع وما وَرَدَ من حَمْل أهله للصّيغ المُطلقة من الأوامر على الوجوب فَفَصّله فى «الإرشاد» (٢) ولم يأتِ من خالف هذا بشيء يُغتَدُّ به أصلاً ، وهذا النزاع إنما هو فى المعنى الحقيقى خالف هذا بشيء يُغتَدُّ به أصلاً ، وهذا النزاع إنما هو فى المعنى الحقيقى للصغة .

#### استعمالات صيغة افعل

وأمًّا مجرد استعمالها فقد يُستعمل في معان كثيرة ، قال الرازى في «المحصول» (٣): قال الأصوليون: صيغة افعل مستعملة في خمسة عشر

<sup>(</sup>۱) وإليه ذهب جمهور الأشعرية من الفُقَهاء والمُتَكَلِّمين ، ورجَّحه الشيرازى والجصاص والجوينى والرازى ، والباجى ، وقال ابن قاضى الجبل : وهو قول الأئمة الأربعة والأوزاعى وجماعة من أهل العلم ، ونقله ابن السمعانى عن عامَّة العُلَماء .

انظر: هذه الأقوال وما ذكره المصنف في المسألة من آراء العلماء في «البحر المحيط» (٢/ ٢٥٢) ، «التبصرة» ص ٢٢ ، «شرح اللّمع» (١/ ١٦١) ، «مختصر ابن الحاجب مع شرحه» (١/ ٣٧١) ، «شرح الكوكب» (٣/ ١٣) ، «إحكام الفصول» (١/ ٣٧١) ، «المحصول» (١/ ق ٢/ ٦٦) ، «قواطع الأدلة» ص ٩٨ ، «البرهان» للجويني (١/ ١٥٩) ، «نزهة الخاطر» (٢/ ٢٧٠) ، «أصول الجصاص» (٢/ ٢٨٣) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٩٣) .

<sup>(</sup>۲) انظر : "إرشاد الفحول" للشوكاني (ج ۲۹٤/۱ - ۲۹۷).

<sup>(</sup>٣) انظر : «المحصول» للرازى (ج ١/ ق / ص ٥٧ - ٦١) .

وجها: للإيجاب: كقوله ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْهُ ﴾ (١) ، والندب: كقوله صلى ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيمِمْ خَيْراً ﴾ (١) ، ويقرب منه التأديب: كقوله صلى الله عليه وآله وسلم لابن عباس: ﴿ كُلُّ مَمَا يليك ﴾ (٣) فإن الأدب مندوب إليه ، وإن كان قد جعله بعضهم قِسْمًا مُغايرًا للمندوب. وللإرشاد: كقوله: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا ﴾ (٤) ﴿ فَاصَّتُبُوهُ ﴾ (٥) والفَرْق بين النَّدْب والإرشاد أن الندب لثواب الآخرة ، والإرشاد لمنافع الدنيا ، فإنه لا ينتقص الثواب بترك الاستشهاد في المداينات ولا يزيد بفعله . وللإباحة: كَ ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُوا ﴾ (١) وللتهديد: كَ ﴿ اَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ (٧) ﴿ وَاسْتَفْرَزُ وَللإباحة : مَنْ السَّطَعْتَ ﴾ (٨) ويقرب منه الإندار : كقوله : ﴿ قُلْ تَمَتَعُوا ﴾ (٩) وإن كان قد جعلوه قِسمًا آخر . وللامتنان : ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ الله ﴾ (١٠) وللإكرام : ﴿ فَلْ تَمَتَعُواْ ﴾ (١٠) وللتسخير : ﴿ كُونُواْ قِرَدَةٌ ﴾ (١٠) وللتعجيز : ﴿ فَاتْمُ رُواْ وَرَدَةً ﴾ (١٠) وللتسوية : ﴿ فَاصْبُرُواْ أَوْ لَا تَصْبُرُواْ ﴾ (١٠) وللتسوية : ﴿ فَاصْبُرُواْ أَوْ لَا تَصْبُرُواْ ﴾ (١٠) وللتمنى : كقوله : ﴿ فَاصْبُرُواْ ﴾ (١٠) وللدعاء : ﴿ رَبِّ اَغْفِرْ لِي ﴾ (١٠) وللتمنى : كقوله :

# ألاَ أيها الليلُ الطُّويلُ أَلاَ انْجَلِّي (١٧)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٤٣ . (٢) سورة النور ، الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الأطعمة (٥٣٧٦) ، ومسلم كتاب الأشربة (٣) متفق عليه: «يا غلام سَمُّ الله ، (٢٠٢٢/١٠٨) ، من حديث عُمر بن أبى سلمة ﷺ أن النبى ﷺ قال له: «يا غلام سَمُّ الله ، وكل بيمينك ، وكُلْ مما يليك » وقول المصنِّف لابن عباس رضى الله عنهما فيه نظر ، ولم أجده في شيء من طُرُق الحديث .

<sup>(</sup>٤) ، (٥) سورة البقرة ، الآية : ٢٨٢ . (٦) سورة الحاقة ، الآية : ٢٤ .

<sup>(</sup>٧) سورة فصلت ، الآية : ٤٠ . (٨) سورة الإسراء ، الآية ٦٤ .

<sup>(</sup>٩) سورة إبراهيم ، الآية : ٣٠ . ﴿ (١٠) سورة النحل ، الآية ١١٤ . ﴿

<sup>(</sup>١١) سورة الحجر ، الآية : ٤٦ . (١٢) سورة البقرة ، الآية ٦٥ .

<sup>(</sup>١٣) سورة البقرة ، الآية : ٢٣ . ﴿ (١٤) سورة الدخان ، الآية : ٤٩ .

<sup>(</sup>١٥) سورة الطور ، الآية : ١٦ . (١٦) سورة الأعراف ، الآية : ١٥١ .

<sup>(</sup>١٧) صدر بيت مشهور لامرئ القيس كما في «ديوانه» ص ١٨ ط دار المعارف .

وللاحتقار: ﴿ أَلْقُواْ مَا آنتُم تُمَلِقُونَ ﴾ (١) ، وللتكوين: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ (٢) انتهى فهذه خمسة عشر معنى .

ومن جعل التأديب والإنذار معنيين مستقِلَين جعلها سبعة عشر معنى ، وجعل بعضهم من المعانى : الإذن نحو : ﴿ كُلُواْ مِنَ الطَّيِبَتِ ﴾ (٣) والخبر نحو : ﴿ فَلَيْضَكُواْ فَلِيلًا وَلَيْبَكُوا كَثِيرًا ﴾ (٤) والتفويض نحو : ﴿ فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ (٥) والمشورة كقوله : ﴿ فَانظُرْ مَاذَا تَرَعَكُ ﴾ (١) والاعتبار نحو : ﴿ فَلْ هَاتُوا فَلَا مَن وَ الْعَلَيْ فَا فَوْلُ هَاتُوا بُو مَن فَلَو الله فَلُو الله فَلَو الله الله فَلَو الله فَلْ الله فَلَو الله فَلَو الله فَلَو الله فَلَو الله فَلَو الله فَلَو الله فَل

## صيغة الأمر لمطلق الطلب باعتبار الهيئة

الرابع: ذهب جماعة من المحقّقين إلى أن صيغة الأمر باعتبار الهيئة (١٣٠) الخاصّة موضوعة لمطلق الطلب من غير إشعار بالوحدة

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية : ٤٣ . (٢) سورة يس، الآية : ٨٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون ، الآية : ٥١ . ﴿ ٤) سورة الْتوبة ، الآية : ٨٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة طه ، الآية : ٧٢ . (٦) سورة الصافات ، الآية : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٧) سوِرة الأنعام، الآية : ٩٩ . ﴿ ٨) سورة البقرة ، الآية : ١١١ .

<sup>(</sup>١٢) سورة الزخرف ، الآية : ٨٣ .

<sup>(</sup>١٣) إيضًاح هذه المسألة أن الأمر المطلق في « التشريع » مثل قوله تعالى : ﴿ فَآجَيَنُوهُ ﴾ بعد =

والكثرة ، واختاره الحنفية (۱) والآمدى (۲) وابن الحاجب (۳) والجوينى (٤) والبيضاوى (٥) قال السبكى (٦) : وأراه رأى أكثر أصحابنا يعنى الشافعية والبيضاوى (٥) قال السبكى (٤) : وأراه رأى أكثر أصحابنا يعنى الشافعية وقال جماعة : إن صيغة الأمر تقتضى المرة الواحدة لفظًا ، وعزاه أبو إسحق (٧) إلى أكثر الشافعية وقال : إنه مقتضى كلام الشافعي وإنه الصحيح الأشبه بمذاهب العلماء ، وبه قال جماعة من قُدَماء الحنفية ، وقال جماعة : إنها تدل على التكرار مُدَّة العمر مع الإمكان وبه قال أبو إسحق الشيرازى (٨) والأستاذ أبو إسحق الإسفراييني وجماعة من الفُقَهاء والمتكلِّمين (٩) ، وقيل : بالوقف ، وبه قال القاضى أبو بكر وجماعة وروى عن الجُويني .

 <sup>=</sup> فِكْر تحريم الحمر ، والميسر ونحو ذلك من المُحَرَّمات – فهل الأمر موضوع للمرة أم للتكرار وإيضاح ذلك أن الأمر إذا ورد مقيدًا بالمرة أو مقيدًا بالتكرار فلا خلاف أنه يدلُّ على ما قُيد به ، ومحلُ الخلاف الذي ذكره المصنف إنما هو في الأمر إذا ورد مُطلقًا عاريًا عن التقييد بالمرة أو التكرار . فهل يدلُ على أحدهما بنفس الوضع أم لابد من قرينة تدلُّ على أحدهما .

انظر : «البحر المحيط» (٢/ ٣٨٥) ، «المصفى في أصول الفقه» ص ٤٣٩ .

<sup>(</sup>۱) فى «أصول الجصّاص» (٣١٤/١) بعد أن ذكر هذه المسألة قال : والذى عليه مذهبُ أصحابنا أن الأمر يقتضى مرة واحدة ، ويحتمل أكثر منها ، إلا أن الأظهر حَمْلُه على الأقل حتى تقوم الدلالة على إرادة أكثر منها » انظر : «أصول السرخسى » (١/ ٢٠) ، « فواتح الرحموت » رحمه ٢٠ ) ، « تيسير التحرير » (١/ ٣٥١) ، « التلقيح » ص ١٩٠ .

<sup>(</sup>٢) وصرّح بذلك في أحكامه ( ج ١/٤٧١) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «مختصر ابن الحاجب وشرحه» (٢/ ٨١) .

<sup>(</sup>٤) انظر : كلامه فى «البرهان» ( ج ١٦٤/١) .

<sup>(</sup>٥) وذلك فى قوله فى كتابه « منهاج آلوصول » : والأمر المطلق لا يفيدُ التكرار ولا يدفعه . انظره مع شرحه للأسنوى والبدخشى (٢/ ٤٨ – ٤٩) .

<sup>(</sup>٦) أنظر : كلامه في « الإبهاج في شرح المنهاج » (٢/ ٤٨ – ٤٩) .

<sup>(</sup>۷) الشيرازى وكلامه فى كتابيه «شرح اللّمع» (۱/ ۱۸۹) ، «التبصرة» ص ٤١ وقال : وهو قول أكثر أصحابنا واختاره القاضى أبو الطيب ، وأبو حامد .

<sup>(</sup>٨) فى نِسَبة ذلك إلى أبى إسحاق الشّيرازى نظر فقد صرَّح فى «اللّمع» ص ١٧ ، وشرحها (٨/ ١٩٠) ، و «التبصرة» ص ٤١ - ٤١ : أنه لا يقتضى التكرار ، وإنما يفيد طلب الماهية من غير إشعار بالوحدة والكثرة ، ولا يمكن ذلك فى الوجود بأقل من مرة .

<sup>(</sup>٩) ذكر الزركشي في « البحر المحيط » (٢/ ٣٨٥) عقب قول من قال إنها للتكرار مُدَّة العمر =

## ترجيح للشوكاني للقول الأول

والقول الأول هو الحقُ (١) الذي لا محيصَ عنه ، ولم يأتِ أهل الأقوال المخالفة له بشيء يُغتَدُّ به ، هذا إذا كان الأمر مجردًا عن التعليق بعِلَّة أو صِفَةٍ أو شَرْطٍ ، أما إذا كان مُعَلَّقًا بشيء من هذه ، فإن كان مُعَلَّقًا على عِلَّة فقد وقع الإجماع على وجوب اتباع العِلَّة وإثبات الحُكْم بثبوتها ، فإذا تكرَّرت تكرَّر وإن كان مُعَلَّقًا على شَرْط أو صِفَةٍ فإن كان فيهما ما يدلُّ على التَّكرار تكرَّر وإلا فلا .

والحاصل أنه لا دلالة للصِّيغة على التَّكرار إلا بقرينة تُفيد ذلك وتدلُّ عليه ، فإن حصلت حصل التَّكرار وإلا فلا ، فلا يتمُّ استدلال المستدلِّين على التكرار بصُورِ خاصَّة اقتضى الشرع أو اللَّغة أن الأمر فيها يُفيد التكرار ؛ لأن ذلك خارج عن محلِّ النزاع ، ولبس النزاع إلا في مجرد دلالة الصيغة مع عدم القرينة ، فالتطويل في مثل هذا المقام بِذَكْر الصُّورِ التي ذكرها أهل الأصول لا يأتي بفائدة .

# الأمر هل يكون على الفور أم على التراخى ؟

الخامس: اختلف في الأمر هل يقتضي الفَوْر أم لا؟ فالقائلون بأنه يقتضى الفَوْر (٢) ، وأمَّا من عداهم يقتضى التكرار يقولون: بأنه يقتضى الفَوْر (٢)

<sup>=</sup> قال : « وبه قال الأستاذ أبو إسحاق (يعنى الإسفراييني ) ، ونقله الشيخ أبو إسحاق (يعنى الشيرازي ) عن شيخه أبي حاتم القزويني ، وعن القاضي أبي بكر » ولعلَّ هذا الاشتباه هو الذي دفع الشوكاني في «الإرشاد» (١/ ٣٠٢) ، والمصنف هنا في نسبة مذهب من قال بالتكرار إلى خطأ أبي إسحاق الشيرازي .

<sup>(</sup>١) قال ابن الوزير فى «المصفى فى أصول الفقه» ص ٤٤٠: وعليه جماهير أثمة التحقيق من الفرق كلها ، ويكادُ يكون متفقًا عليه ، واختاره فى «الغاية» والأمير فى شرح المنظومة ، والرازى ، وابن الحاجب ، والكرخى ، والبصرى ، والآمدى ، والحاكم ، وهؤلاء من كبار المعتزلة ، والأشاعرة والآل (يعنى فُقهاء الزيدية» ا ه . . قلت : وانظر المصادر السابقة والمشارة إليها .

<sup>(</sup>٢) بمعنى أنه يجب المبادرة عقبه إلى الإثبان به ، وإليه ذهب جَمْع من الحنفية والمالكية ، واعتمده أهل المظاهر كابن حزم ، وإليه ذهب من الشافعية : الصيرفى والمروزى ، والدقاق، والقاضى حسين ، والقاضى عبدالوهاب المالكى ، وغيرهم .

فيقولون: المأمور به لا يخلو إمَّا أن يكون مُقَيَّدًا بوقت يفوت الأداء بفواته ، أو لا ، وعلى الثانى يكون لمجرَّد الطلب ، فيجوز التأخير على وَجْهِ لا يفوت المأمور به .

وهذا هو الصحيح عند الحنفية ، وعُزِىَ إلى الشافعي وأصحابه ، واختاره الرازى والآمدى وابن الحاجب والبيضاوى (١) .

قال فى «المحصول» (٢): والحقُّ أنه موضوع لطلب الفعل، وهو القَدْر المشترك بين طلب الفعل على الفَوْر وطلبه على التراخى من غير أن يكون فى اللفظ إشعارٌ بخصوص كونه فورًا أو تراخيًا. انتهى.

وقيل: إنه يقتضى الفور، فيجب الإتيان به فى أول أوقات الإمكان للفعل المأمور به، وعُزى إلى المالكية والحنابلة وبعض الحنفية والشافعية، وتوقف الجوينى فى أنه باعتبار اللَّغة للفَوْر أو التراخى. قال: فيمتثل المأمور بكل من الفَوْر والتراخى لعدم رُجْحان أحدهما على الآخر مع التوقف فى إِثْمِهِ بالتراخى لا بالفور لعدم احتمال وجوب التراخى.

انظر : «البحر المحيط» (٣٩٦/٢) ، والمصادر التي ستأتي في التعليق بعده .

<sup>(</sup>۱) وإلى نحو ذلك القول ذهب الجمهور واختاره الباجى ، ونسبه إلى المغاربة من المالكية ، ونسبه السرخسى إلى أكثر أصحاب أبى حنيفة ، وصحّحه من مذهبهم ، ورجّحه الشيرازى ، وذكر إمام الحرمين ، وابن برهان أنه هو الذي يقتضيه مذهب الشافعي وأبي حنيفة ، وتدلُّ عليه فروعهما . انظر : تفصيل المسألة في «البحر المحيط» (۲/۳۷) ، «المستصفى» (۲/۹) ، «المحصول» (۲/ ق ۱/ ۱۸۹) ، «تيسير التحرير» (۱/۲۰۳) ، «إحكام الفصول» (۱/۲۰۱) ، «شرح تنقيح الفصول» (۱/۲۸) ، «البهمرة ص ۵۲ ، «فواتح الرحموت» (۱/۲۸۷) ، «شرح اللهم المسرخسى اللهم المسرخسى المسرخسى » (۱/۲۸) ، «أصول السرخسى» (۱/۲۲) ، «أصول السرخسى»

<sup>(</sup>٢) انظر : «المحصول» للرازي (٢/ ق ١٩٠/١) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام الجويني واختياره في «البرهان» (ج ال/ ١٧٧ – ١٧٨) .

وقيل: بالوقف في الامتثال أي لا يدري هل يَأْثُم إن بادر أو إن أُخّرَ لاحتمال وجوب التراخي.

والحق قول من قال: إنه لمطلق الطلب من غير تقييد بفور ولا تراخ ، ولا ينافى هذا اقتضاء بعض الأوامر للفَوْر كقول القائل: اسقنى أطعمنى ، فإنما ذلك هو من حيث إن مثل هذا الطلب يُراد منه الفَوْر ، فكان ذلك قرينة على إرادته به ، وليس النزاع فى مثل هذا إنما النزاع فى الأوامر المجردة عن الدلالة على خُصوص الفَوْر أو التراخى .

## الأمر بالشيء هل يكون نهيًا عن ضده؟

السادس: ذهب الجمهور من أهل الأصول ، ومن الحنفية والشافعية والمحدِّثين (١) إلى أن الشيء المعين إذا أُمر به كان ذلك الأمر به نهيًا عن الشيء المُعيَّن المضادِّ له ، سواء كان الضَّدُّ واحدًا كما إذا أمره بالإيمان فإنه يكون نهيًا عن الكُفْر ، وإذا أمره بالحركة فإنه يكون نهيًا عن السكون ، أو كان الضَّدُّ مَتَعَدِّدًا كما إذا أمره بالقيام فإنه يكون نهيًا عن القعود والاضطجاع والسجود وغير ذلك .

وقيل: ليس نهيًا عن الضَّدِّ ولا يقتضيه عَقْلًا ، واختاره (٢٠) الجويني والغزالي وابن الحاجب .

<sup>(</sup>١) وإليه ذهب كذلك جمهور الحنابلة ، ونقله الباجي عن عامَّة الفُقَهاء ، ونسب خِلافه إلى المعتزلة ، ورجَّحه الشيرازى ، والإسفراييني والجصَّاص ، وأبو الحسن البصرى ، واحتج الشيرازى بأن السيد من العرب إذا قال لعبده : «قم » فقعد ، حسن توبيخه ولَوْمه على القُعود ، فيقول لِمَ قعدت ؟ ولو لم يكن الأمر بالقيام اقتضى النهى عن القعود ، لِمَ حَسُن توبيخه ، ولَوْمه على القعود ؟ انظر : «شرح اللَّمع » (١/ ٢٤٩) .

<sup>(</sup>۲) انظر تفصيل الآراء التي أشار إليها المؤلّف في المسألة في : «أصول السرخسي » (١/ ٩٤) ، «المستصفى » (١/ ١٢٢) ، «كشف الأسرار » (٢/ ٣٨٩) ، «الإبهاج » (١/ ١٢٢) ، «إحكام الفصول » (١/ ١٢٤) ، «المنخول » ص ١٤ ، «المبحر المحيط » (٢/ ٤١٨) ، «المبرهان » (١/ ١٧٩) «المحصول » (١/ ق٢/ ٣٣٤) ، «أحكام الآمدي » (١/ ١٩١) ، «أحكام الجصّاص » (١/ ٣٣٠) ، «نزهة الخياطر » (١/ ٣٣٠) ، «أحكام ابن حيزم » (٣/ ٦٨) ، «التبصيرة » ص ٨٩ ، «اللَّمع » ص ١٠ ، « شرح الكوكب » (١/ ٥١) .

وقيل: إنه نَهْي عن واحد من الأضداد غير مُعَيِّن ، وبه قال جماعة من الحنفية والشافعية والمحدِّثين ، ومن هؤلاء القائلين بأنه نهى عن الضد من عمَّم فقال: إنه نهى عن الضد في الأمر الإيجابي والأمر الندبي ، ففي الأول نهى تحريم ، وفي الثاني نهى كراهة ، ومنهم من خصص ذلك بالأمر الإيجابي دون النَّدُب ، ومنهم أيضًا من جعل النهى عن الشيء أمرًا بضِده كما جعل الأمر بالشيء نهيًا عن ضِده ، ومنهم من اقتصر على كون الأمر بالشيء نهيًا عن ضِده وسكت عن النهى وهذا اعتصر على كون الأمر بالشيء نهيًا عن ضِدّه وسكت عن النهى وهذا معزوً إلى الأشعرى ومُتابعيه .

وقال الرازى والقاضى أبو زيد والسرخسى وصدر الإسلام وأتباعهم من المتأخّرين: الأمر يقتضى كراهة الضّدِّ ولو كان إيجابًا ، والنهى يقتضى كون الضّدُ سُنَّة مؤكدة ، ولو كان النهئ تحريمًا .

وقال جماعة منهم صدر الإسلام وشمس الأئمة وغيرهما: إن النزاع إنما هو فى أمر الفور لا التراخى ، وفى الضّدُ الوجودى المستلزم للتَرْكُ لا فى الترك .

وفائدة الخلاف فى كون الأمر بالشىء نهيًا عن ضِدّه استحقاق العقاب بترك المأمور به فقط إذا قيل بأنه ليس نهيًا عن ضده أو به ، وبفعل الضّد إذا قيل بأنه نهى عن فعلِ الضّد ؛ لأنه خالف أمرًا ونهيًا وعصى بهما وهكذا فى النهى .

والأرجح (١) فى هذه المسألة أن الأمر بالشىء يستلزم النهى عن ضِدّه بالمعنى الأعمّ ، فإن اللازم بالمعنى الأعمّ هو أن يكون تصوُّر الملزوم واللازم معًا كافيًا فى الجزم باللزوم ، بخلاف اللازم بالمعنى الأخصّ ،

<sup>(</sup>۱) وترجيح المصنف هنا موافق لما رآه المُحَقِّقُون من أهل الأصول من أن الأمر بالشيء ليس هو عين النهى عنه ، ولكن يَتَضَمَّنُهُ من طريق المعنى ، ونقله الإسفرايينى ، وسليم الرازى ، وابن السمعانى ، والآمدى عن أكثر أهل الأصول ، ونقله القاضى عبدالوهاب عن أكثر أصحاب الشافعى . انظر : «البحر المحيط» (٤١٨/٢) ، مع المصادر السابقة .

فإن العلم بالملزوم هناك يستلزم العلم باللازم وهكذا النهى عن الشيء فإنه يستلزم الأمر بِضدِّه بالمعنى الأعمِّ .

# الإتيان بالمأمور يوجب الإجزاء

السابع: إن الإثنيّان بالمأمور به على وَجْهه الذى أمر به الشارع قد وقع الخلاف فيه بين أهل الأصول هل يوجب الإجزاء أم لا؟ وقد فُسّر الإجزاء بتفسيرين:

أحدهما: حصول الامتثال به ، والآخر: سقوط القضاء به ، فعلى الأول لا شك أن الإثيان بالمأمور به على وجْهه يقتضى تحقق الإجزاء المَشَر بالامتثالِ ، وذلك متفقٌ عليه ، فإن معنى الامتثال وحقيقته ذلك ، وإن فُسر بسقوط القضاء فقد اختلف فيه .

فقال جماعة من أهل الأصول: إن الإثيان بالمأمور به على وَجْهه يستلزم سقوط القضاء، وقال القاضى عبد الجبار (١): لا يستلزم، والحق هو الأول (٢).

#### القضاء هل يحتاج إلى أمر جديد؟

الثامن : اختلفوا هل القضاء بأمر جديد أو بالأمر الأول ، وهذه المسألة لها صُورتان : الصُورة الأولى : الأمر المُقَيَّد كما إذا قال : افعل في هذا الوقت فلم يفعل حتى مضى ، فالأمر الأول هل يقتضى إيقاع

<sup>(</sup>۱) هو: أبو الحسين ، أحمد بن عبد الجبّار الهمداني ، شيخ المعتزلة في عصره ، له كتاب العُمَد ، توفى سنة ٤١٥ هـ . انظر : «شذرات الذهب» (٢٠٢/٣) ، «مرآة الجنان» (٣/ ٢٤) . (٢) اتفق الفُقَهاء ، وجمهور أهل الأصول ، وأغلب المعتزلة على أن المكلّف إذا فعل الوجه المأمور به من غير زيادة ولا نقصان ، فقد فَعلَها على الوّجه المأمور به ، وسقط الفرض عنه ، وقع بها الإجزاء . انظر : «التبصرة» (١٨٥١) ، «شسرح اللّمع» (١/ ٢٥٣) ، «المستصفى» (١/ ٢٢) ، «المحصول» (٢/ قا/ ٥١٥) ، «الإبهاج» (١/ ١٨٦) ، «إحكام القُصُول» (١/ ١١٠) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٠١) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٢١١) ، «أحكام الآمدى» (١/ ١٩٥) ، «البرهان» (١/ ١٨٢) . «أحكام الآمدى»

ذلك الفعل في ما بعد ذلك الوقت ، فقيل: لا يقتضى ، فلا يلزم القضاء إلا بأمر جديد وهو الحق وإليه ذهب الجمهور (١) .

وذهب جماعة من الحنابلة والحنفية والمعتزلة إلى أن وجوب القضاء يستلزمه الأمر بالأدَاء في الزمان المعين ؛ لأن الزمان غير داخل في الأمر بالفعل ، وَرُدَّ بأنه داخل لكونه من ضروريات الفعل المعين وقته ، وإلا لَزِمَ أن يجوز التقديم على ذلك الوقت المعين ، واللازم باطل فالملزم مثله .

الصُّورة الثانية: الأمر المطلق وهو أن يقول: افعل ولا يُقَيِّده بزمان معين ، فإذا لم يفعل المكلف ذلك فى أول أوقات الإمكان فهل يجب فعله فى ما بعد أو يحتاج إلى دليل .

والحق أن الأمر المطلق يقتضى الفعل من غير تقييد بزمانٍ فلا يخرج المكلّف عن عُهدته إلا بفعله وهو أداء وإن طال التراخى ؛ لأن تعيين بعض أجزاء الوقت له لا دليل عليه ، واقتضاؤه الفور لا يستلزم أنه يعد أول أوقات الإمكان قضاء ، بل غاية ما يستلزمه أن يكون المكلف آثمًا بالتأخير عنه إلى وقت آخر .

#### الخلاف في أمر لآمر بالشيء

التاسع: اختلفوا هل الأمر بالأمر بالشيء أمر بذلك الشيء (٢) أم لا ؟

<sup>(</sup>۱) ونقله الإسفراييني والمروزي ، وابن الصَّباغ عن أكثر الشافعية ، وصحَّحه أبو حامد والباجي وابن خويز منداد ، وقال العَالِميّ : إنه اللائق بفروع الحنفية ، ورجَّحه إمام الحرمين ، والباجي وابن خويز منداد ، والآمدي . انظر تفصيل الأقوال في : «البحر المحيط» (٢/٢٠) ، «المنجول» (١/ ٤٠٢) ، «المحصول» (١/ ق٢/٤٤) ، «التبصرة» (٩٤) ، «المحصول» (١/ ٥٤١) ، «شرح اللَّمع» (١/ ٢٢٩) ، «أحكام الآمدي» (١/ ١٩٩) ، «فواتح الرحوت» (١/ ٨٨) . «فواتح الرحوت» (١/ ٨٨) .

<sup>(</sup>٢) معنى ما ذكره المصنف تبعًا للشوكانى في «الإرشاد» إيضاحه أن الأمر المتعلق بأمر المكلف لغيره بفعل من الأفعال لا يكون أمرًا لذلك الغير بذلك الفعل مثال ذلك ما ثبت في السُنة الصحيحة من أمره صلى الله عليه وسلم لأولياء الصبيان بقوله : «مروهم بالصلاة وهم أبناء سبع» ، فلا يكون أمره لأولياء الصبيان بحثهم على الصلاة ، أمرًا للصبيان ، وتكليفًا شرعيًا =

فذهب الجمهور إلى الثانى ، وذهب جماعة إلى الأول ، والراجح مذهب الجمهور .

## الأمر بالماهية الكلية

العاشر: اختلفوا هل الأمر بالماهية الكلية (۱) يقتضى الأمر بها أو بشىء من جزئياتها (۲) على التعيين ، أم هو أمر بفعل مطلق تَصْدُق عليه الماهية ويخبر به عنها صِدْق الكُلِّي على جُزْئيَّاتِه من غير تعيين ، فذهب الجمهور إلى الثانى ، وقال بعض الشافعية: بالأول والحق بُطْلان قول من قال: إن الأمر بالماهيَّة الكلية يقتضى الأمر بها ، ولم يأتوا بدليلِ يدلُّ على ذلك دلالة مقبولة (۳) .

## تعاقب أمرين متماثلين أو متغايرين

الحادى عشر: اختلفوا إذا تعاقب أمران بمتماثلين نحو أن يقول:

<sup>=</sup> بالصلاة لهم وذلك لأنهم غير مكلفين بأمر الشارع ، وعدم أهليتهم لفهم الخطاب الشرعى ، قاله الآمدي في أحكامه (٢٠٢/٢) .

وانظر: "إرشاد الفحول" (١/ ٣٢٥) ، " فواتح الرحموت" (١/ ٣٩٠) ، " المستصفى " (١/ ١٣١) ، " القواعد" لابن اللحام ص ١٩٠ ، " تيسير التحرير " (١/ ٣٦١) ، " شرح الكوكب" (٣/ ٢٦٦ - ٧٧) ، " المصفى في أصول الفقه " ص ٤٥٦ ، " المحصول " (١/ ق٢/ ٤٢٦) .

<sup>(</sup>۱) الماهية الكلّية: الماهية عند المتكلمين والحكماء بمعنى: ما به الشيء هو ، وتستعمل بمعنى الحقيقة والذات ، وقوله الماهية الكلية: هى الماهية لا بشرط شيء من القيود ولا بشرط عدمها ، وهى التى تسمى عند المنطقيين بالماهية المطلقة أو الكلّي الطبيعى .

انظر : «كشَّاف التهانوي» (٢/ ١٤٢٤) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٢٨) .

<sup>(</sup>٢) ، (٣) هذه قاعدة شرعية مهمة كما يطلق عليها الإمام الرازى ، وقد تكلم أهل الأصول بمثال يوضحها وهو : إذا قَالَ أحدٌ : «بغ هذا الثوب» لا يكون هذا الأمر المطلق أمرًا ببيعه بالغَبن الفاحش (كأن يبيعه بأنقص من ثمنه) ، ولا بالثمن المساوى ؛ قالوا : فإن هذين النوعين يشتركان في مسمَى البيع ، ويتميّز كل واحد منهما عن صاحبه ، فالأمر بالجنس لا يكون أمرًا بشىء معين من أنواعه ، بل إذا ما دلت القرينة على الرّضا ببعض الأنواع حمل اللفظ عليه ، وقد لخصها بعض الفقهاء كقاضى الجبل بقوله : الدال على الأعم غير دالٌ على الأخص .

انظر هذه القواعد في : «المحصول» (١/ ق٢/ ٤٢٨) ، «الآمدى» (٢/ ٢٠٤) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٧١) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٢٩) ، «مجموع فتاوى ابن تيمية» (ج ٢٠ / ١٩٧) .

صَلِّ ركعتين صَلِّ ركعتين هل يكون الثانى للتأكيد فيكون المطلوب الفعل مرة واحدة أو للتأسيس ، فيكون المطلوب الفعل مكررًا ، فقال بعض الشافعية : إنه للتأكيد ، وذهب الأكثر إلى أنه للتأسيس (١) .

وقال أبو بكر الصيرف: بالوقف، وبه قال أبو الحسين البصرى، والتأسيس راجح، والوقف باطل، وهذا في صُورة الاتّحاد، وأما في التغاير: نحو: صَلُ ركعتين، صُم يومًا فلا خلاف في أن العمل بهما متوجه (٢) وهكذا في الاتحاد إذا قامت قرينة على إرادة التأكيد نحو: صُمْ اليوم، صُمْ اليوم، ونحو صَلِّ ركعتين، صَلِّ ركعتين، فإن التقييد باليوم وتعريف الثاني يُفيد أن المراد بالثاني الأوَّل، وهكذا إذا اقتضت العادة أن المراد التأكيد نحو اسقني ماء، اسقني ماء، وهكذا إذا كان التأكيد بحرف العطف نحو: صَلِّ ركعتين، وصلِّ ركعتين؛ لأن التكرير المفيد للتأكيد لم يُعْهد إيراده بحرف العطف، وأقل الأحوال أن يكون قليلاً، والحمل على الأكثر أوْلى.



<sup>(</sup>۱) أى لتأسيس فعل ثان ، وإلى هذا ذهب جمهور الشافعية ، وأكثر أهل الأصول فيما حكاه السبكى والباجى ، ورجَّحه الشيرازى ، والرازى والآمدى ، والحنفية ، وقد قيدوا ذلك بما إذا كان المأمور به قابلًا للتكرار أو ما كان خارجًا عن عادة التخاطب بقرينة ، أو استحالة التكرار عادة مثل أمره : «اقتل زيدًا ، اقتل زيدًا » ، أو الاستحالة الشرعية مثل : «اعتق زيدًا ، اعتق زيدًا » .

انظر تفصيل المسألة في: «التبصرة» ص ٥٠ ، «اللَّمع» ص ٤٨ ، « شرح اللَّمع » (١/ ٢٠٤) ، «المحصول» (ج١/ ق ٢/ ٢٥٥) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٣٩١) ، «التمهيد» للأسنوى ص ٢٧٨ «إحكام الفصول» (١/ ٣٢٩) ، «أحكام الآمدى» (٢/ ٢٠٥) ، « شرح الكوكب» (٣/ ٢٧) .

<sup>(</sup>٢) وهذا بالإجماع كما قال القرافى فى « شرح تنقيح الفصول » (١٣٢) ، والفتوحى فى « شرح الكوكب المنير » (٣/ ٧٢) .

رَفْعُ عِب (ارَجِي (الْغِضَّيُّ (الْسِكِيْرُ) (الْفِرُورِ) www.moswarat.com

# الباب الثاني في النـواهي

# وفيه ثلاثة مباحث :

الأول: أن النهي في اللَّغة معناه: المنع (١) ، وفي الاصطلاح: القول الإنشائي الدالُ على طَلب كفٌ عن فِعْل على جِهَةِ الاستعلاء، فخرج الأمر ؛ لأنه طلب فعل غير كَفٌ ، وخرج الالتماس والدَّعاء؛ لأنه لا استعلاء فيهما (٢) .

وأوضح صِيغ النهى: لا تفعل كذا ، ونظائرها ، ويلحق بها اسم لا تفعل من أسماء الأفعال كمه ، فإن معناه لا تفعل .

الثانى: اختلفوا فى معنى النهى الحقيقى ، فذهب الجمهور (٣) إلى أن معناه الحقيقى هو التحريم وهو الحق ، ويَرِدُ فيما عداه مجازًا كما فى قوله صلى الله عليه وسلم: « لا تُصَلُّوا فى مَبَارِكَ الإبل » (٤) ، فإنه للكراهة ،

<sup>(</sup>١) نَهَى يَنْهَاه نَهْيًا : ضِدُّ أَمْرِه ، ومَا تَنْهَاهُ عَنَّا نَاهِيَةٌ ، أَى مَا تَكَفُّهُ كَافَةً .

انظر: «أساس البلاغة » ص ١٠٠٠ ، « القاموس » (٤/ ٤٥٤) ، « المصباح المنير » (٢/ ٦٢٩) .

<sup>(</sup>۲) للنهى تعريفات أخرى انظرها مُفَصَّلة فى : «البحر المحيط» (۲/۲۲) ، «العدة» (۱/۹۰) ، «أصول السرخسى» (۱/۷۹) ، «جمع الجوامع» (۱/۳۹۰) ، «التمهيد» للأسنوى ص ۲۹۰، «شرح اللَّمع» (۲۹٤/۱) ، «إرشاد الفحول» (۱/۳۳۱) ، «البرهان» للجوينى (۱/۹۹۱) ، «مفتاح الأصول» للتلمسانى ص ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) عزاه الزركشى إلى جمهور العُلماء ، وهو نصَّ الشافعى فى «الرسالة» ، وهو مذهب الأثمة الأربعة ، وصححه الآمدى ، والرازى ، وابن قدامة وغيرهم . انظر : «الرسالة» للشافعى ص ٢١٧ ، «البرهان» للجوينى (١/ ٢٠٠) ، «التبصرة» ص ٩٩ ، «المحصول» للشافعى ص ٢١٧ ، «البرهان» للجوينى (٣/ ٢٠) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٦٤) ، «شرح (ج١/ ق7/71) ، «شرح الأسنوى» (7/71) ، «والبدخشى على المنهاج» (7/71) ، «نفائس الأصول» (7/77) ، «أحكام الآمدى» (7/87) .

 <sup>(</sup>٤) صحيح : رواه أحمد (٤/ ٣٥٢) ، (٥/ ٥٥) ، وأبو داود كتاب الطهارة (١٨٤) ، النسائى
 كتاب المساجد (٧٣٤) وهو عند مسلم كتاب الحيض (٣٦٠) بلفظ : « لا تصلُّوا في أعطانِ الإبِل » .

والحاصل أنه يَرِدُ مجازًا لما ورد له الأمر كما تقدم ، ولا يخالف الأمر الا فى كونه يقتضى التكرار فى جميع الأزمنة ، وفى كونه للفوز ، فيجب ترك الفعل فى الحال ، قيل : ويخالف الأمر أيضًا فى كون تقدم الوجود قرينة دالة على أنه للإباحة ، وقيل : إنه حقيقة فى الكراهة ، ، وقيل : إنه مشترك بين التحريم والكراهة ، وقالت الحنفية : إنه يكون للتحريم إذا كان الدليل قطعيًا ، ويكون للكراهة إذا كان الدليل ظنيًا ، وَرُدَّ بأن النزاع إنما هو فى طلب الترك ، وهذا الترك قد يُستفاد بقطعى فيكون قطعيًا ، وقد يُستفاد بقطعى فيكون ظنيًا .

#### النهى يقتضى الفساد

الثالث: في اقتضاء النهي (٦) للفساد، فذهب الجمهور (٧) إلى أنه

الله عدول الآية : ٨ . (٢) سورة المائدة ، الآية : ١٠١ .

 <sup>(</sup>٣) سورة طـه ، الآية : ١٣١ .
 (٤) سورة إبراهيم ، الآية : ١٣١ .

<sup>(</sup>٥) سورة التحريم ، الآية ٧ .

<sup>(</sup>٦) النهى عن الشيء له قسمان : الأول : ما نهى عنه لذاته ، أو بتعبير بعضهم ما كانت جهة النهى فيه واحدة : كالشرك ، والزنا ، وشرب الخمر ، اقتضى الفساد بلا خلاف . الثانى : أن يكون النهى لغيره ، أو بأن يكون له جهتان هو من أحدهما مأمور به ، ومن الأخرى منهي عنه كالبيع وقت النداء للجمعة ، والصلاة بثوب حرير ، فقد ذهب جمهورهم إلى أنه إذا انفكت جهة الأمر عن جهة النهى لم يقتض الفساد ، وإن لم تنفك اقتضاه ، ولكن الفُقهاء يختلفون في انفكاك الجهة ومثال ذلك خلافهم في الصلاة في الدار المغصوبة .

انظر : «البحر المحيطُ» (٢/ ٤٣٨) ، «مذكرة الشنقيطي» ص ٢٠١ ، ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٧) عزاه الرازى ، والغزالي ، والزركشي ، والشيرازي ، والباجي إلى جُمهور العُلَماء من =

يقتضى الفساد المُرادف للبطلان ، سواء كان الفعل حسيًا : كالزِّنا ، وشرب الخمر ، أو شرعيًا كالصلاة والصوم ، والمراد عندهم أنه يقتضيه شرعًا لا لُغة . وقيل : لا يقتضى شرعًا لا لُغة . وقيل : لا يقتضى إلا في العبادات فقط دون المعاملات ، وبه قال أبو الحسين البصرى ، والغزالى ، والرازى (١) ، وابن الملاحمى (٢) ، والرصَّاص (٣) .

وذهب جماعة من الشافعية ، والحنفية ، والمعتزلة إلى أنه لا يقتضى الفساد لا لُغةً ولا شرعًا لا في العبادات ولا في المعاملات ، وذهب الحنفية (٤) إلى أن ما لا يتوقَّف معرفته على الشرع كالزنا ، وشُرْب الخمر ، يكون النهى عنه لعينه ، ويقتضى الفساد ، وما يتوقَّف معرفته على الشرع فالنَّهى عنه لغيره فلا يقتضى الفساد ، ولم يستدلُّوا على ذلك بدليل مقبول (٥) .

والحقُّ أن كل نهنى من غير فَرْق بين العبادات والمعاملات يقتضى تحريم المنهى عنه ، وفساده المرادف للبُطلان اقتضاء شرعيًّا ، ولا يخرج عن ذلك إلا ما قام الدليل على عدم اقتضائه لذلك ، فيكون هذا الدليل قرينةً

<sup>=</sup> الشافعية والمالكية وغيرهم ، ورجَّحَه أبو حامد الإسفراييني وهو مذهب أهل الظاهر .

انظر : «البحر المحيط» (٢٠٤٢) ، «إحكام الفصول» (١/٦٦) ، «شرح اللَّمع»

(٣٠٢/١) ، «أحكام ابن حزم» (٣/٣٣) ، «الوصول» لابن برهان (١/١٨٦ ، ١٨٧) ،

«قواعد الأصول» للبغدادي ص ٧٨ ، «المعتمد لأبي الحسين البصري (١/١٨٤) ، «أصول

اللامشي » ص ٢٠٤ ، «المحصول» (١/ ق٢/٤٨٤) ، «المستصفى» (٢/٢٥) ، «شرح

الكوكب» (٨٦/٣) .

<sup>(</sup>١) انظر : مواضع ذلك من كتبهم في الهامش السابق .

<sup>(</sup>٢) محمود بن المُلاَحِمق من كبار تلأمذة أبى الحسين البصرى ، فقية ، مُتَكَلِّمٌ على مذهب المعتزلة . له : المعتمد الأكبر . انظر : «طبقات المعتزلة» ص ١٢٦ للقاضى عبد الجبار .

<sup>(</sup>٣) أحمد بن الحسن الرّصاص الزيّدِي الحوثي ، فقية ، أُصولً ، له: الجوهرة في أصول الفقه ، وشرحها ، والكاشف . تُوفّ سنة ٢٥٦ هـ . انظر : «معجم المؤلّفين » (١٢٠/١) . (٤) انظر كلامهم في : «تيسير التحرير » (٣٧٦/١) ، «أصول الفقه » للّأمشي ص ٢٠٥ ، «أصول السرخسي » (٨//١) ، «أحكام القرآن » للجصّاص (٥/٣٤٢) ، «الفصول في الأصول الله المرار » (٣٤٢/١) ، «كشف الأسرار » (١/٢٥٧) ، «التقيح » ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر هذا الترجيح وأدلَّته في : « إرشاد الفحول » (١/ ٣٣٥) مع المصادر السابقة .

صارفةً له عن معناه الحقيقى إلى معناه المجازى ، هذا إذا كان النهى عن الشيء لذاته أو لجزئه ، أما لو كان النهى عنه لوصفه كالنهى عن عَقْدِ الربا لاشتِماله على الزيادة ، فذهب الجمهور إلى أنه لا يدلُّ على فساد المنهى عنه بل على فساد نفس الوصف ، وذهب جماعة إلى أنه يقتضى فساد الأصل .

# النهى عن الشيء لغيره

وأما النهى عن الشيء لغيره نحو النهى عن الصلاة في الدار المغصوبة (١) فقيل: لا يقتضى الفساد ، والظاهر أنه يُضَاد وجوب أصله ؛ لأن التحريم هو إيقاع الصلاة في ذلك المكان كما صرّح به الشافعى وأتباعه وجماعة من أهل العلم ، فهو كالنهى عن الصوم في يوم العيد لا فرق بينهما ، والحنفية يُفَرِّقون بين النهى عن الشيء لذاته ، ولجُزْته ، ولوصف لازم ، ولوصف مُجاور ، ويحكمون في بعض بالصّحة ، وفي بعض بالفساد في الأصل أو الوصف ، ولهم في ذلك فروق وتدقيقات لا تقوم بمثلها الحُجَّة . نعم : النهى عن الشيء لذاته أو لجزئه الذي لا يتم إلا به يقتضى فساده في جميع الأحوال والأزمنة ، والنهى عنه للوصف الملازم يقتضى فساده ما دام ذلك الوصف والنهى عنه لوصف مفارق أو لأمر خارج يقتضى النهى عنه عند إيقاعه متصفًا بذلك الوصف ، وعند إيقاعه في ذلك الأمر الخارج عنه ؛ لأن النهى عن إيقاعه مُقيَّدًا بهما يستلزم فساده ما دام قيدًا له .

<sup>(</sup>۱) فى الصلاة فى الدّار المَغْصُوبَة أربعة مذاهب: الأول: أنها باطلة يجب قضاؤها ، وهو أصحُ الروايتين عن أحمد . الثانى : أنها باطلة ولا يجبُ قضاؤها ، وبمن قال به الباقلانى وهو بعيد . الثالث: أنها صحيحة ، وهى رواية أخرى عن أحمد ، وعليه الجمهور منهم مالك والشافعى ، وقالوا : صحيحة ولا أُجر فيها كالزكاة إذا أخذت منه قهرًا . الرابع : أنها صحيحة وله أجر صلاته ، وعليه إثم غضبه ، قال الشنقيطى : وهذا أقيسُ .

انظر تفصيل المسألة أصوليًا وفقهيًا في : المذكرة ص ٢٤ ، ٢٠١ للشنقيطي ، «المبدع» لابن مفلح (١/ ٦٤) ، «شرح العمدة» لابن تيمية (٤/ ٣٦٤) ، «المهذب» (١/ ٦٤) ، «إغاثة الطالبين» (١/ ١٩٥) ، «الوسيط» (٧/ ٣١٥) ، «المغنى» لابن قدامة (٢/ ٦٤) ، «التمهيد» للأسنوى ص ٢٩٢ ، «نزهة الخاطر» (٢/ ١٥) .

رَفْحُ معِس (ارَّحِمْ الطَّخْسَ يَ (اِسُلِمَ الاِلْمِ الْاِلْمِوْدَ کَرِسِ www.moswarat.com

# الباب الثالث في العموم

وفيه ثلاثون مسألة :

## تعريف العموم

الأولى: في حَدّه وهو في اللّغة: شُمول أمر لمتعدّد سواء كان الأمر لفظًا أو غيره ، وفي الاصطلاح العام: هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلُح له بحسب وَضْع واحدٍ دَفعة (١) ، وهذا أحسن الحدود كقوله: الرجال ، ولا تدخل عليه النكرات كقولهم: رجل ؛ لأنه يصلُح لكل واحدٍ من رجال الدّنيا ، ولا يستغرقهم ، ولا التثنية ولا الجمع ؛ لأن لفظ رجلان ورجال يصلُح لكل اثنين وثلاثة ولا يفيدان الاستغراق ولا ألفاظ العدد كقولنا: همسة ؛ لأنه يصلح لكل خمسة ، ولا يستغرقه ، وقولنا: «بحسب وضع واحدٍ » احتراز عن اللفظ المشترك والذي له حقيقة وعجاز ، فإن عمومه لا يقتضى أن لا يتناول مفهوميه معًا .

## العموم من عوارض الألفاظ

الثانية: ذهب الجمهور إلى أن العموم من عوارض الألفاظ (٢):

<sup>(</sup>۱) هذا التعريف للزركشى فى «البحر المحيط» والرازى والشوكانى ، وعرَّفه جَمْعٌ كالشيرازى ، وأبو يعلى ، والغزالى بما مفاده أنه : هو اللفظ الواحد الدالُّ من جهة واحدة على شيئين فصاعدًا» .

انظر: «البحر المحيط» (٣/ ٥ - ٧) ، «العدة في أصول الفقه» لأبي يعلى (١٤٠/١) ، «شرح اللُّمع» (١/ ٣٠٩) ، «المستصفى» (٢/ ٣٢) ، «المحصول» (١/ ق٦/ ٥١٥) ، «شرح اللُّمع» (٣/ ٢٠٣) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٣٧) .

فإذا قيل: هذا لفظ عامٌّ صدق على حَسَبِ الحقيقة.

وقال القاضى أبو بكر: إن العموم والخصوص يرجعان إلى الكلام ، واختلف الأولون فى اتصاف المعانى بالعُموم (١) بعد اتفاقهم على أنه حقيقة فى الألفاظ ، فقال بعضهم: إنها تَتَّصف به حقيقة كما تتَّصف به الألفاظ (٢) ، وقال بعضهم: مجازًا (٣) ، وقال بعضهم: لا حقيقة ولا مجازًا (٤) .

## العموم في الأحكام

الثالثة: هل يُتَصَوَّر العُموم في الأحكام: حتى يُقال حُكم قطع السارق عامٌ ؟ أنكره القاضى ، وأثبته الجُويني وابن القُشيري ، وقال الصَيْمَرِي الحنفي في كتابه «مسائل الخلاف في [أصول] (٥) الفقه » دعوى العموم في الأفعال لا يصحُّ عند أصحابنا .

<sup>=</sup> انظر تفصیل ذلك فی : « نزهة الخاطر شرح روضة الناظر » (۲/ ۱۱۸) ، « المستصفی » (۲/ ۳۲) « التحریر فی أصول الفقه » لابن الهمام ص ٦٤ ، « تیسیر التحریر » (١/ ١٩٤) ، « شرح الکوکب » (٣٢ / ٢٠) ، « کشّاف التهانوی » (۲/ ۱۲۳٤) ، « شرح ابن الفرکاح علی الورقات » صن ۱۷٤ .

<sup>(</sup>١) قوله: اتصاف المعانى بالعموم: معناه أن العُموم يكون في اللفظ باتفاقهم ، كقوله: الرجال ، فهو يدلُ على جميع الآحاد التي يصدُق عليها معنى هذا اللفظ ، فهل يكون في «المعنى» كقولهم: عمَّ المطر والخصبُ ، فهل يدلُ على شمل كل جزء من الأرض بجزء من المطر . انظر : «شرح الكوكب المنير» (٣/ ١٠٧) .

<sup>(</sup>٢) وإليه ذهب الجَصَّاص ، وابن الحاجب، وأبويعلى ، ورجَّحه من المحقَّقين ابن تيمية والبعلى وابن الهمام ، وابن النجيم من الحنفية .

<sup>(</sup>٣) نقله الفتوحي تَبَعًا للآمدي عن أكثر العُلَماء ، واختاره ابن قدامة في «الروضة » وابن الجوزي .

<sup>(</sup>٤) ذكروا هذا القول ، ولم يَنْسبوه إلى أَحَدِ . انظر هذه الأقوال وأدلتها مُفَصَّلاً في : «الإبهاج» (٢/ ٨٢) ، «الموافقات» للشاطبي (٣/ ٢٦٨) ، «العدة» (٣/ ٥١٣) ، «أصول السرخسي »(١/ ١٠٥) ، «المسودة في أصول الفقه» ص ٨٨ ، «شرح الكوكب» (٣/ ١٠٧) ، «نزهة الخاطر» (١/ ١١٨ - ١١٩) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢٥٨) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٤٠) .

<sup>(</sup>٥) ما بين القوسين ساقطٌ من الأصل ، وأثبتناه من «البحر المحيط» للزركشي (٣/ ٢٨) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٤) فمنهما ينقل المصنّف رحمه الله .

وقال أبو إسحق: لا يصَعُ العموم إلا في الألفاظ ، والجمهور على أنه لا يوصف بالعموم إلا القول فقط. قال القاضى عبد الوهاب في «الإفادة» (١): وبالجملة فقد وقع الخلاف في اتصاف الأحكام بالعموم كما وقع الخلاف في اتصاف المعانى به .

## الفرق بين العام والمطلق

الرابعة: أن العامَّ عمومه شُمولَى ، وعموم المطلق بَدَلِى : فمن أطلق على المطلق اسم العموم فهو باعتبار أن موارده غير مُنْحصرة ، والفرق بينهما : أن عموم الشمول : كُلَّى يحكم فيه على كل فَرْدٍ فَرْدٍ ، وعموم البدل : كلى من حيث إنه لا يمنع تصوَّر مفهومه من وقوع الشركة فيه ، ولكن لا يُحكم فيه على كل فرد بل على فرد شائع فى أفراده ، يتناولها على سبيل البدل ، ولا يتناول أكثر من واحدٍ منها دفعة (٢) .

## إثبات صيغ العموم

الخامسة: ذهب الجمهور إلى أن العموم له صيغة موضوعة له حقيقة: وهي أسماء الشرط، والاستفهام، والموصولات، والجُموع المُعَرَّفة تعريف الجنس، والمضافة، واسم الجنس، والنكرة المنفية، والمفرد المحلَّى باللام، ولفظ كل، وجميع، ونحوها، وقد كان الصحابة يحتجُون عند حدوث الحادثة بمثل الصِّيغ المذكورة على العُموم، ومنه ما ثبت عنه صلَّى الله عليه وسلم لما سُئل عن الحُمُرِ الأهلية، فقال: "لم ينزل عَلَى فَ شَأْنها إلا هذه الآية الجامعة ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>۱) للوقوف على هذه الآراء بألفاظها التى ساقها المصنف ، انظر : «البحر المحيط» (٣/ ٩ - ١٠) ، «اللمع» ص ٢٨ ، «شرح اللَّمع» (١/ ٣٥٥) ، «المحصول» (١/ ق٢/ ٦٤٢ – ٦٥٤) ، «المستصفى» (٢/ ٦٤٣) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٢٣) ، «أحكام الآمدى» (٢/ ٢٧٥) .

<sup>(</sup>٢) انظر هذين النوعين والكلام عليهما مُفَصَّلًا في : «البحر المحيط» (٧/٣) ، «كشَّاف التهانوي» (٢/ ١٢٣٤) ، «إرشاد الفحول» (٣٤٣/١) ، «المحصول» (١/ ق٦/ ٢٢٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة الزلزلة ، الآيتان ٧ ، ٨ وتمامها : ﴿ فَكَن يَعْمَلُ مِثْقَبَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَسَالَ ذَرَّةٍ شَسَرًّا يَسَرُّه ﴾ .

إلَّخ » (١) وما ثبت عن عمرو بن العاص لما أَنْكِرَ عليه تركُ الغُسُل من الجنابة والعدول إلى التيمم مع شِدَّة البَرْد ، فقال : سمعت الله يقول : ﴿ وَلَا نَقْتُكُوا أَنفُسَكُمْ ﴾ (٢) ، فَقَرَّر ذلك رسول الله عَلَيْهِ (٣) ، وكم يَعُدُّ العَادُّ من مثل هذه المَوَادُ ، وما أُجيب به عن ذلك بأنه إنما فُهم بالقرائن جواب ساقطٌ لا يُلتفت إليه ولا يُعَوَّل عليه ، وقال محمد بن المنتاب (٤) من المالكية ، وعمد بن شجاع البلخي (٥) من الحنفية : إنه ليس للعُموم صيغة تخصّه (٦) ، وما ذكره من الصيغ موضوع في الخصوص ، وهو أقل الجَمْع إمَّا اثنان أو ثلاثة على خِلاف فيه ، ولا يقتضى العموم إلا بقرينة .

ولا يخفاك أن قولهم موضوع فى الخُصوص مجرد دعوى ليس عليها دليلٌ والحُجَّة قائمة عليهم لُغَةً ، وشَرْعًا ، وعُرْفًا ، وكل من يفهم لُغَة

<sup>(</sup>۱) صحیح : رواه البخاری فی المساقاة (۲۳۷۱) ، ومسلم کتاب الزکاة (۲۶/۹۸۷) ، وأحمد (۲/۲۲۲) ، من حدیث أبی هریرة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) صحيح : رواه أبو داود في الطهارة (٣٣٤) ، وأحمد (٢٠٣/٤) ، والدارقطني (١/ ١٧٩) ، وهو عند البخاري معلقًا كتاب التيمم ( ب ٧) وذكره الحافظ في الفتح (١/ ١٤٥) وقال : إسناده قويٌ .

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل ، وفي "أرشاد الفحول» (٣٤٥/١) ، محمد بن المُنتَاب ، وقال : مُحَقَّقه : لم أجد مَنْ ترجم له اه. قلت : وصوابه عبيدالله أبو الحسن بن المنتاب بن الفضل البغدادي نص على ذلك الباجي في "إحكام الفصول» (١٤١، ، ١٤١) ، وهو فقية أصولي من كبار أنمة المالكية الفُقهاء . له : مسائل الخلاف ، والحُجَّة لمالك في مائتي جزء .

انظر : ترجمته في «الديباج المذهب» (١/ ٤٦١) ، «شجرة النور» (١/ ٧٠) .

<sup>(</sup>٥) محمد بن شجاع الثلجى ، ويقال: البلخى ، فقية ، مُتَكَلِّمٌ ، حَنَفِى ، من أصحاب أبى حنيفة فقيه العراق ، المتوفى سنة ٢٦٦ هـ . له: تصحيح الآثار، النوادر فى الفقه . انظر : «ميزان الاعتدال» (٢/ ١٨٤) ، « الجواهر المضية » (٢/ ٢٠) .

<sup>(</sup>٦) وإليه ذهبت عامَّة الأشعرية ، والمرجئة وقالوا: هذه الألفاظ التي ذكرناها تحتمل العموم والخُصوص ، فيجب التوقف فيها حتى يقوم الدليل على أحدهما ، ومذهب الجمهور هو الأصحُ ، وصحَّحه الشيرازي . انظر : «أصول السرخسي » (١/ ١٣٢) ، «المستصفى » (٢/ ٣٦) ، «العدة » (٢/ ٤٨٥) ، «القواعد» لابن اللحام ص ١٩٤ ، «الإبهاج» (١٠٨/٢) ، «شرح اللَّمع» (١/ ٣١٥) ، «البحر المحيط» (٣/ ١٧) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٤٥) ، «إحكام الفصول» (١/ ٢٤٥) .

العرب ، واستعمالات الشرع لا يخفى عليه هذا ، وقال قوم : بالوقف ، نقله القاضى فى « التقريب » عن الأشعرى ، ومعظم المحقّقين ذهب إليه ، واختلفوا فى مَحَلُ الوَقْفِ على تسعة أقوال ذكرها فى « الإرشاد » (١) .

ومذهب الوقف مندفع على الإطلاق لعدم توازن الأدِلَّة التي تمسَّك بها المختلفون في العموم ؛ بل ليس بِيدِ غير أهل المذهب الأول شيء مما يصحُّ إطلاق اسم الدليل عليه ، فلا وجه للوقف ولا مقتضى له ، والحاصل أن كون المذهب الأول هو الحق الذي لا سُترة به ، ولا شُبهة فيه ظاهرٌ لكُلِّ من يفهم فهمًا صحيحًا ، ويَعْقِلُ الحُجَّة ، ويَعْرف مقدارها في نفسها ، ومقدار ما يخالفها .

# ذِكْرُ صِيَغِ العُمومِ

السادسة: في الاستدلال: على أن كل صيغة من تلك الصِّيَغ (٢) للعُموم وفيه فروع:

الأول: فيمن ، وما ، وأين ، ومتى للاستفهام، فهذه الصِّيَغ: إما أن تكون للعموم فقط ، أو للخُصوص فقط ، أو لهما على سبيل الاشتراك أو لا لواحد منهما ، والكل باطلٌ إلا الأول.

الثانى: في صيغة ما ، ومن في المجازاة فإنهما للعموم .

الثالث: في أن صيغة كل، وجميع يفيد الاستغراق، قال القاضى عبد الوهاب: ليس بعد (كل) في كلام العرب كلمة أعمّ منها، ولا فرق

<sup>(</sup>١) انظر: «الإرشاد» للشوكاني (١/ ٣٤٥) ، مع المصادر السابقة .

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل الكلام على صِيَغ العموم ، وتفصيل الآراء فيها في : "شرح اللَّمع" (١/ ٣١٠) ، "البحر المحيط" (٣/ ٦٢ – ٧٤) ، "المحصول" (١/ ق٦/ ٥١٣) ، "أحكام الآمدى" (٢/ ٢٢) ، "شرح البدخشي " (٣/ ٨٣) ، "شرح الأسنوى" (٢/ ٨٤) ، "شرح الكوكب" (٣/ ١٤٢) ، "تيسير التحرير" (١/ ٢٠٥) ، "أصول السرخسي " (١/ ١٥٣) ، "جمع الجوامع بشرح المحلَّ " (١٠٠١) .

بين أن تقع مبتدأة ، أو تابعة ، وهي تشمل العُقَلاء وغيرهم ، والمذكّر ، والمُؤنّث ، والمفرد ، والمثنى ، والمجموع ، فلذلك كانت أقوى صِيَغ العموم ، وتكون في الجميع بلفظ واحد تقول : كل النساء ، وكل القوم ، وكل رجل ، وكل امرأة .

وذكر عُلماء النحو والبيانِ الفرق بين أن يَتَقَدَّم النقى على كل ، وبين أن تَتَقَدَّم هى عليه ، فإذا تَقَدَّمت نحو: كل القوم لم يقم ، أفادت التنصيص على انتفاء قيام كل فرد فرد ، وإن تَقَدَّم النفى عليها مثل : لم يقم كل القوم ، لم تَدُل إلا على نفى المجموع ، وذلك يَصْدُقُ بائتفاء القيام عن بعضهم ، والأوَّل يُسَمَّى عُموم السَّلْب ، والثانى سَلْب العموم .

قال الفَرَّاء: وهذا شيء اخْتُصَّت به كل من بين سائِر صِيَغ العُمُوم، قال: وهذه القاعدة متفق عليها عند أرباب البيان، وأصلها قوله صلَّى الله عليه وآله وسلم: «كُلُّ ذلك لم يكن» (١) انتهى. وإذا عرفت هذا فقد تقرر أن لفظ جميع هو بمعنى كل الإفرادى، وهو معنى قولهم: إنها للعُموم الإحاطى، وقيل: يفترقان، وفرَّقت الحنفية بينهما بأن (كل) تعمُّ الأشياء على سبيل الانفراد، و (جميع) تعمُّها على سبيل الاجتماع، وقد روى أن الزجَّاج حكى هذا الفرق عن المبرُد (٢).

# عمـوم « أي »

الرابع : لفظ أى : فإنها من جُملة صِيَغ العُموم إذا كانت شرطية ، أو استفهامية كقوله تعالى : ﴿ أَيَّا مَّا تَدَّعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَآءُ ٱلْخُسْنَى ﴾ (٣) ، وقوله :

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الصلاة (۷۱٤) ، ومسلم كتاب المساجد (٥٦٢) ، من حديث أبى هريرة ﷺ .

 <sup>(</sup>۲) انظر في الكلام على صيغة «كل» وإفادتها للعموم: «المجصول» (۱/ ق۲/٥١٥) ،
 «القواعد» لابن اللحام ص ۱۷۸ ، «كشف الأسرار» (۲/۸) ، «أصول السرخسي» (۱/١٥٧) ،
 «البحر المحيط» (٣/ ٢٤) ، «شرح الكوكب» (٣/ ١٢٤) .

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء ، الآية : ١١٠ .

﴿ أَيُّكُمُ يَأْتِنِي بِعَرْشِهَا ﴾ (١) ، وذكرها فى صِيَغ العُموم جماعة منهم : أبو إسحق ، والحُوينى ، وابن الصَّبَّاغ ، وسليم ، والرازى ، والآمدى ، والصَّفِئ الهندى (٢) وقالوا : تصلحُ للعاقل وغيره ، وقال القاضى عبد الوهاب : إلا أنها تتناول على جِهَةِ الأفراد دون الاستغراق .

قال الزركشى فى « البَّحر » (٢) : حاصل كلامهم أنها للاستغراق البَدَلى لا الشُّمولى ، وظاهر كلام الشيخ أبى إسحاق أنها للعُموم الشمولى (٤) ، وتوسَّع القرافى فعد عمومها إلى الموصولة والموصوفة فى النداء ، وقال صاحب « اللباب » (٥) من الحنفية ، وأبو زيد فى « التقويم » (٦) : كلمة أى : نكرة لا تقتضى العموم بنفسها إلا بقرينة (٧) ، وصرَّح الكيا الطبرى

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية : ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر نصوصهم مفصّلة في دلالة لفظ «أي » على العموم في : «اللَّمع » ص ٢٧ ، «شرح اللَّمع » (٢/ ٣١٣) ، «البرهان » (١/ ٣٢٣) ، «البحر المحيط » (٣/ ٧٧) ، «شرح الكوكب » (المُرح) ، «المحصول » (١/ ٢/ ٢١٥) ، «الشرح الكبير على الورقات » (٢/ ١٠٥) ، «إحكام الفصول » (١/ ١٠٥) ، «إرشاد الفحول » (١/ ٣٥١) .

<sup>(</sup>٣) إنظر كلامه في: « البحر المحيط» (٧٨/٣).

<sup>(</sup>٤) مثَلُ الزركشي في « البحر المحيط » (٣/ ٧٨) عقب كلام أبي إسحاق ما لفظه : « فإنه قال فيما إذا قال لأربع نسوة : أَيْتُكُنَّ حَاضت فصواحباتها طَوَالتَّ ، فَقُلْنَ ( أَى النساء ) : حِضْنَ ، فصدً قهن ، أنه تطلق كل واحدة منهن . . . » .

 <sup>(</sup>٥) ذكره في «كشف الظنون» (٢/ ١٥٤٢) ، وسماه : اللباب في أصول الفقه ، وعزاه إلى عمد بن أحمد السَّمرقندى الحنفي ، علاء الدين المتوفى سنة ٥٥٣ هـ ، قلت : وهو فقية ، أصولً ، مُتَكَلِّم ، ومن آثاره : ميزان الأصول في أصول الفقه ، وتحفة الفقهاء .

انظر : «هدية العارفين» (٢/ ٩٠) ، «معجم المؤلفين» (٢/ ٦٧ - ٧٨) .

<sup>•</sup> تنبيه : وَهِم مُحَقَق « الإرشاد » للشوكاني (١/ ٣٥١) ، فعزى الكتاب المذكور إلى أبى الحسن على بن عبد الله البُستى الأندلسي ، قلت : هذا الذي ذكره مالكي كما نصّ على ذلك صاحب كشف الظنون ، والمصنف تبعًا للشوكاني إنما قصدا الفقيه الحنفي .

<sup>(</sup>٦) هو كتاب «تقويم الأدلة فى الأصول» للقاضى الإمام أبى زيد الدبوسى الحنفى ، المتوفى سنة ٤٨٢ هـ . سنة ٤٣٠ هـ ، وعليه شرح لفخر الإسلام على بن محمد البزدوى الحنفى المتوفى سنة ٤٨٢ هـ . انظر : «كشف الظنون» (١/ ٤٦٧) .

<sup>(</sup>٧) وإلى نحو ذلك ذهب عُلَماء الحنفية كالسرخسى ، والبزدوى ، وصدر الشريعة ، فقالوا: (أى) من جنس النكرة ، وهي للخصوص باعتبار أصل الوضع ، وعلى هذا قالوا: لو =

طبرى بأنها ليست من صِيَغ العموم ، والحق هو المذهب الأول .

## إفادة النكرة في النفي للعموم

الخامس: النكرة في النفي (١): فإنها تَعُمُّ سواء دخل حرف النفي على فعل نحو: ما رأيت رجلًا ، أو على الاسم نحو: لا رجل في الدار ، ولو لم تكن لنفى العموم لَمَا كان قولنا: لا إله إلا الله نفيًا لجميع الآلهة سوى الله سبحانه ، فتقرر أن المنفية بما ، أو لن ، أو لم ، أو ليس ، أو لا مفيدة للعُموم ، وقد فرَّق بعضهم بينها بما لا طائل تحته ، وحُكم النكرة الواقعة في سياق النفى ، وما خرج عن الواقعة في سياق النفى ، وما خرج عن ذلك من الصُّورِ فهو لنقل العُرْفِ له عن الوَضْع اللَّغوى .

# من صيغ العموم

السادس: لفظ مَعْشر ، ومعاشر ، وعامَّة ، وكافَّة ، وقاطِبة ، وسائِر ، من صِيَغ العُموم (٢) .

## ال الحرفية

السابع: الألف ، واللام الحرفية: لا الاسمية تُفيد العُموم (٣) إذا

<sup>=</sup> قال رجلٌ: أى عَبِيدِى ضربتُهُ فهو حرَّ ، فضربهم لم يعتق إلا واحد منهم ، قال الدركانى الحنفى: والأظهر أن عمومها بحسب الوضع . انظر : "أصول السرخسى" (١٦١/١) ، «التلقيح شرح التنقيح» ص ٦٤ .

را) وهو مذهب جمهور أهل الأصول ، وهو الحق واعتمده غيرٍ واحد من المحقِّقين .

انظر كلامهم مُفَصَّلًا في: «شرح اللَّمع» (٣١٨/١) ، «اللَّمع» ص ٧٢ ، «شرح الكوكب» (١/ ١٦٠) ، «أصول السرخسي» (١/ ١٦٠) ، «المحصول» (١/ ٥١٨) ، «أصول السرخسي» (١/ ١٦٠) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٢٠١ ، «البحر المحيط» (٣/ ٢٢) ، «كشف الأسرار» (٢/ ٢٤) ، «أحكام الآمدي» (٢/ ٢٢٧) ، «نزهة الخاطر» (٢/ ١٢٤) .

<sup>(</sup>٢) انظر ذلك في : «البحر المحيط» (٣/ ٧٢) ، «شرح الكوكب المنير» (٣/ ١٢٧) .

<sup>(</sup>٣) ذهب جمهور العُلَماء إلى أن الجمع المعرَّف بالألف واللام يفيد العُموم عند عدم العهد ورجَّحه الشيرازى ، وجمعٌ من أهل اللغة ، وعزاه ابن برهان والزركشي والفتوحي إلى أكثر العلماء ، وبه قال الرازى ، وخالف أبو هاشم وأبو على الفارسي فذهبا إلى أنه للجنس الصادق =

دخلت على الجمع سواء كان سالًا أو مُكَسَّرًا (١) وسواء كان من جُموع القِلَّة (٢) أو الكَثْرة (٣) ، وكذا إذا دخلت على اسم الجمع : كَرَكْبِ ، وصَحْبِ ، وقَوْمِ ، وَرَهْطِ ، وكذا إذا دخلت على اسم الجِنْس .

وقد اخْتُلِفَ في اقتضائها (٤) للعموم إذا دخلت على هذه المذكورة على ثلاثة مذاهب:

الأول: أنه إذا كان هناك معهود حُمِلَت على العَهْد، فإن لم يكن حُمِلَت على الاستغراق وإليه ذهب جمهور أهل العلم.

الثاني: أنها تُحمل على الاستغراق ، إلا أن يقوم دليلٌ على العَهْد .

الثالث: أنها تُحمل عند فَقْدِ العَهْدِ على الجنس من غير استغراق،

والراجحُ المذهب الأول، قال ابن الصباغ: وهو إجماع الصحابة،

<sup>=</sup> ببعض الأفراد انظر تفصيل الباب في «نفائس الأصول» (٢/ ٤٩٥) ، «المحصول» (١/ ق٢/ ٥٨٤) ، «أصول السرخسي» (١/ ١٥٣) ، «اللُّمع» ص ٧٠ ، «شرح اللُّمع» (١/ ٣١٠) ، «شرح الكوكب» (١/ ١١٠) ، «كشف الأسرار» (٢/ ٢) «شرح الكوكب» (١/ ١٣٠) ، «المحلَّى على جمع الجوامع» (١/ ١١٠) ، «كشف الأسرار» (٢/ ٢) «المعدة» لأبي يعلى (٢/ ٤٨٤) ، «المبحر المحيط» (٨٦ /٣٠) ، «إحكام الفصول» (١/ ١٣٠) .

<sup>(</sup>۱) مُكَسَّرٌ: أى جمع التكسير : وهو ما دَلَّ على أكثر من اثنين بتغيير ظاهرٍ كرجُل، ورجال. انظر : «شرح ابن عقيل» (۲/٤١٥).

 <sup>(</sup>٢) جمع القِلّة: ما يَدُلُّ حقيقة على ثلاثة فما فوقها إلى العشرة ، ومن أمثلة جمع القِلَّة : أَفْعِلَةٌ
 كأسْلِحَة ، وأَفْعُلُ كأفلُس ، وفِعْلَةٌ كفتيةٍ ، وأَفْعَالُ كأفرَاس . وما عدا هذه الأربعة من جمع التكسير فجموع كثرة . أنظر : «شرح ابن عقيل» (٢/ ٤١٥) .

<sup>(</sup>٣) جمع الكثرة: ما ذَلَّ على ما فوق العشرة إلى ما لا نهاية ، وقبل: ما يدلُّ على الثلاثة إلى ما لا نهاية . انظر: «شرح ابن عقبل» (٢/ ٤١٦) ، «البرهان» (١/ ٢٢٥) ، «البحر المحبط» (٣/ ٣٢) .

<sup>(</sup>٤) لإيضاح ذلك نقول: الألف واللام المعرِّفة لها عِدَّة أحوال منها:

أن تكون للعَهْدِ كقولك : «لقِيتُ رَجُلًا فَأَكْرَمْتُ الرَّجُل » .

ولاستغراق النّجِنْس ، نحو قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ (العصر : ٢) ،
 وعلامتها أن يصلح موضعها «كلّ» .

<sup>•</sup> ولتعريف الحقيقة ، نحو «الرَّجلُ خيرٌ من المرَّأَة ١ أى : هذه الحقيقة خيرٌ من هذه الحقيقة . انظر : تفصيلاً [شرح ابن عقيل : ١٥٤/١] ، [شرح المكودى على الألفية ص ٢٨] .

والكلام فى هذا البحث يطول جدًا ، فقد تكلّم فيه أهل الأصول ، وأهل النحو ، وأهل البيان بما هو معروف ، وليس المراد هنا بيان ما هو الحق ، وتعيين الراجح من المرجوح ، ومن أمعن النظر وَجَوَّدَ التَأمُّل عَلِمَ أَن الحق الحَمْل على الاستغراق إلا أن يوجد هناك ما يقتضى العَهْد ، وهو ظاهرٌ فى تعريف الجنس ، وأما تعريف الجمع مُطْلقًا ، واسم الجمع فكذلك أيضًا ؛ لأن التعريف يهدم الجمعية ويُصَيِّرُها للجنس ، وهذا يدفع ما قيل من أن استغراق المفرد أشمل (١) .

#### تعريف الإضافة

الثامن: تعريف الإضافة: وهو من مُقتضيات العُموم (٢) ، كالألف واللام من غير فَرْق بين كون المضاف جَمْعًا نحو: عَبِيدُ زيد، أو اسم جمع نحو: جاءنى ركبُ المدينة ، أو اسم جنس نحو: ﴿ وَإِن تَعُدُوا نِعْمَتُ اللَّهِ لَا يَحْصُوهَا ﴾ (٣) .

# الأسماء الموصولة

التاسع: الأسماء الموصولة: كالذى ، والتى ، والذين ، واللَّاتى ، وذو الطائية ، وجمعها ، وقد صرَّح القرافي والقاضي عبد الوهاب بأنها من صِيَغ العموم (٤) ، وقال ابن السمعاني (٥) : الأسماء المُبْهمة

<sup>(</sup>۱) انظر هذه التفصيلات في : «إرشاد الفحول » (۱/ ٣٥٤) ، «البحر المحيط » (٣/ ٧٧ – ٧٥) «شرح الكوكب » (٣/ ١٩٠) ، «المحصول » (١/ ق٢/ ٩٥٩) ، «المستصفى » (٢/ ٣٧) ، «فتح المغفار » (١/ ٩٤) ، «شرح ابن الفِرْكَاح على الورقات » ص ١٦٨ ، «قواطع الأدلة » ص ٢٧٠ . (٢) انظر تفصيل الكلام على تعريف الإضافة في : «فواتح الرحموت » (١/ ٢٦٠) ، «شرح الكوكب » (٣/ ١٣٠) ، «المحصول » (١/ ق٢/ ٩٥٤) ، «إرشاد الفحول » (١/ ٣٥٦) ، «نفائس الأصول » (١/ ٢٠٠) ، «نزهة الخاطر بشرح روضة الناظر » (٢/ ١٢٣) . (٣) سورة إبراهيم ، الآية : ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر هذه النصوص في : «البحر المحيط» (٨٣/٣) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢٦٠) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ١٧٩ ، «أصول السرخسي» (١/ ١٥٧) ، «شرح الكوكب» (١/ ١٥٧) .

<sup>(</sup>٥) انظر كلامه في كتابه : «قواطع الأدلة في الأصول» ص ٢٧١ .

تقتضى العموم ، وقال الأشعرية : الإبهام لا يقتضى الاستغراق ، بلِ يعتاج إلى قرينة ، والحق أنها من صِيغ العُموم كقوله سبحانه : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُومِنُونَ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِنْ الْحُسَنَى كُلُما الله وَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللل

# نفى المساواة واقتضاؤه للعموم

العاشر: نفى المساواة بين الشيئين كقوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتُوى آصَحَابُ النَّارِ وَأَصَحَابُ آلْجَنَّةِ ﴾ (٤) فذهب جمهور الشافعية وطوائف من الأصوليين والفُقهاء إلى أنه يقتضى العموم ، وذهب الحنفية (٥) والمعتزلة ، والعزالى (٢) ، والرازى (٧) إلى أنه ليس بعام ، والحاصل أن صيغة الاستواء إمّا لعموم سلب التسوية ، أو لسلب عُموم التسوية ، فعلى الأوّل: يمنع ثبوت شيء من أفرادها ، وعلى الثاني لا يمتنع ثبوت البعض ، وهذا يقتضى ترجيح المذهب الثاني ؛ لأن حرف النفي سابق ، وهو يقتضى سلب العموم لا عموم السلب ، وأما الآية التي وقع المثال بها فقد صرح فيها سما يدلُّ على أن النفي باعتبار بعض الأمور ، وذلك قوله : ﴿ أَصَحَابُ مِن بابِ المجمل من المتواطئ ، لا من باب العام ، وتقدَّمه إلى ترجيح من باب المجمل من المتواطئ ، لا من باب العام ، وتقدَّمه إلى ترجيح الإجمال الكيا الطبري (٩) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ٤ . (٢) سورة الأنبياء ، الآية : ١٠١ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية : ١٠ . (٤) سُورة الحشر ، الآية : ٢٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر : «أصول السرخسي» (١٦٣/١) مع «البحر المحيط» (٣/ ١٢١) .

<sup>(</sup>٦) انظر كلامه في : «المستصفى» (٢/ ٨٧) .

 <sup>(</sup>۷) انظر كلام الرازى فى : «المحصول» (ج ۱/ ق۲/۲۱۷) ، القراقى فى «نفائس الأصول
 (۲/۲۰) .

 <sup>(</sup>٩) انظر : هذا الترجيح وأدِلّته مُفَصّلًا في : «البحر المحيط» (٣/ ١٢١) ، «إرشاد الفحول» (١٢١/٣) .

## الفعل في سياق النفي أو الشرط

الحادى عشر: إذا وقع الفعل فى سياق النفى أو الشرط (١) ، فإن كان غير مُتَعَدِّ فهل يكون النفى له نفيًا لمصدره ، وهو نكرة فيقتضى العموم أم لا؟ حكى القرافى عن الشافعية والمالكية أنه يَعُمُّ ، وقال : نصَّ عليه القاضى عبد الوهاب فى « الإفادة » ، وإن كان مُتَعَدِّيًا ولم يُصَرَّح بمفعوله نحو : لا أَكَلْتُ وإن أَكلتَ ، ولا كان له دلالة على مفعول معين فذهبت الشافعية ، والمالكية ، وأبو يوسف ، وغيرهم إلى أنه يَعُمُّ .

وقال أبو حنيفة: لا يَعُمُّ واختاره القرطبي من المالكية ، والرازى من الشافعية ، وجعله القرطبي من باب الأفعال اللازمة نحو: يُعطى ويمنع فلا يدلُّ على مفعول لا بالخُصوص ولا بالعُموم .

قال الأصفهاني: لا فرق بين المتعدِّى واللازم ، والخلاف فيهما على السواء ، وظاهر كلام الجُويني ، والغزالي ، والآمدى ، والصفيُ الهنديُ (٢) أن الخلاف إنما هو في الفعل المتعدِّى إذا وقع في سياق النفي، أو الشرط هل يَعُمُّ مفاعيله أم لا ؟ لا في الفعل اللازم فإنه لا يَعُمُّ ، والذي ينبغي التعويل عليه أنه لا فرق بينهما في نفس مصدريهما ، فيكون النفي لهما نفيًا لهما ، ولا فرق بينهما وبين وقوع النكرة في سياق النفي ، وأما فيما عدا المصدر فالفعل المتعدِّى لا بد له من مفعول به ، فحذفه مُشْعرٌ بالتعميم كما تقرَّر في علم المعانى ، وذكر القرطبي أن فحذفه مُشْعرٌ بالتعميم كما تقرَّر في علم المعانى ، وذكر القرطبي أن

<sup>(</sup>۱) عَنُون العلماءُ لهذه المسألة فقالوا: الفعل في سياق النفى ، هل يقتضى العموم كنكرة في سياق النفى ، ومن أمثلة ذلك: قوله تعالى: ﴿ لَا يَمُونُ فِيهَا وَلَا يَعَيَى ﴾ (طه: ٧٤) ، وقـوله: والله لا آكلُ ، فهل يعمَّ جميع المأكولات ، وهل يصحُ أن ينوى مَأْكُولاً دون مَأْكولِ ، وفي نحو ذلك وقع الخلاف في المسألة . انظر تفصيل ما ذكره المصنف من أقوال في : «نفائس الأصول» ذلك وقع الخلاف في المسألة . انظر تفصيل ما ذكره المحيط » (٣/ ٥٣٢) ، «المحصول» (١/ ق////// ) ، «المحمول» (١/ ق////// ) ، «المحام ص ٢٠٤ ، «مختصر ابن الحاجب» (١/ ١١٧) ، «أحكام الآمدى» (٢/ ٢٧٠) ، «شرح الكوكب» (١/ ١٤١) ، «المستصفى» (٢/ ٢١) .

<sup>(</sup>٢) انظر: نصوصهم في الهامش السابق.

القائلين بتعميمه قالوا: لا يدلُّ على جميع ما يمكن أن يكون مفعولاً على جِهةِ الجَهْع بل على جِهةِ البَدَل ، قال: وهؤلاء أخذوا الماهية مُقيَّدة ولا ينبغى لأبى حنيفة أن يُنازع في ذلك (١) .

## الخطاب مشافهة بصيغة الجمع

الثانى عشر: الأمر للجمع بصيغة الجَمْع كقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الثَّانَى عَشْر : الأمر للجمع بصيغة الجَمْع كقوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّكَلُوةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ ﴾ (٢) عُمومه وخصوصه يكون باعتبار ما يرجع إليه وبه صرح الرازى في « المحصول » (٣) والصفى الهندى في « النهاية » .

قال الجوينى ، وابن القشيرى : إن أعلى صِيَغِ العموم أسماء الشرط ، والنكرة في النفى (٤) .

وقال الرازى (٥): اسم الشرط، والاستفهام، ثم النكرة المنفية، والصفى الهندى قَدَّم النكرة على الكل، وقال ابن السمعانى (٦): أبين وجوه العموم ألفاظ الجموع، ثم اسم الجنس المُعَرَّف باللام، وظاهره أن الإضافة دون ذلك في الرتبة، وعكس الرازى في «تفسيره» فقال: الإضافة أدلُّ على العُموم من الألف واللام، والنكرة المنفية أدلُّ على العموم منها إذا كانت في سياق النفي، والتي بمن أدلُ من المُجرَّدة عنها.

<sup>(</sup>١) انظر : «إرشاد الفحول» (١/ ٣٥٩) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ٤٣ .

 <sup>(</sup>٣) انظر : كلامه في «المحصول» (١/ ق٢/ ٥٩٥) مع كلام القرائي في «نفائس الأصول شرح المحصول» (٣/ ٥٠٠) .

<sup>(</sup>٤) انظر : كلام الجويني في : «البرهان» (١/ ٢٢٢ – ٢٢٣) ، والنصُّ بكامله لخَّصَهُ المصنّف تبعًا للشوكاني في «البحر المحيط» (٣/ ١٣٠) فراجعه .

<sup>(</sup>٥) انظر: في « الإرشاد » (١/ ٣٦٠) للشوكاني ، وصرَّح الرازى ، وهو أدقُّ في التعبير ، لأنى لم أقف على كلام الرازى في « المحصول » بلفظه ، وإن فُهِمَ منه ما ذكره المصنف بتقسيمه . انظر: « المحصول » (١/ ق٢/ ٥١٦) .

<sup>(</sup>٦) انظر : كلام ابن السمعاني في كتابه : «قواطع الأدلة» ص ٢٦٨ .

وقال أبو على الفارسى: إنَّ مجىء أسماء الأجناس مُعَرَّفة باللام أكثر من مجيئها مضافة ، والحق أن لفظ كل أقوى صِيَغِ العموم كما تَقَدَّم .

# في جمع القِلَّة والكثرةَ المنكَّرة

السابعة: قال جمهور أهل الأصول: إن جَمْعَ القِلَّةِ المنكَّر ليس بعام لظُهوره في العَشْرة فما دُونها ، وأما جموع الكثرة المُنكَّرة فذهب جمهور المحققين إلى أنه ليس بعامٌ خِلافًا لبعض الحنفية ، وابن حزم (١) ، والبزدوى ، وابن الساعاتى ، والحق ما ذهب إليه الجمهور (٢) .

## اختلافهم في أقل الجمع

الثامنة: اختلفوا فى أقلِّ الجمع (٣) ، وليس النزاع فى لفظ الجمع المركب من الجيم والميم والعين كما ذكر ذلك الجوينى ، والكيا الهراسى ، وسليم الرازى ، فإن موضوعها يقتضى ضم شىء إلى شىء ، وذلك حاصل فى الاثنين والثلاثة ، وما زاد على ذلك بلا خلاف .

قال سليم الرازى: بل قد يقع على الواحد كما يُقال: جمعت الثوب بعضه إلى بعض. قال أبو إسحاق الإسفرايينى: لفظ الجمع فى اللَّغة له معنيان: الجَمْع من حيث الفعل المشتق منه، الذى هو مصدر جَمَعَ يَجْمَعُ جَمْعًا، والجمعُ الذى هو لقب وهو اسم العدد، ومَنْ لم يَهْتَدِ إلى

<sup>(</sup>١) انظر : تفصيل ما قاله ابن حزِم في «الإحكام في أصول الأحكام» (٨/٤ - ٩) .

<sup>(</sup>۲) خُلاصة ما قالوه أن الجمع المُنكِّر إذا لم يكن مُضافًا لا يقتضى العموم عند الجمهور ، بل يحمل على ثلاثة أو اثنين على الخلاف فى أقل الجمع ومثال ذلك لو قال : اضرب رجالاً ، امتثل بضرب أقل الجمع ؛ لأن أهل اللَّغة يسمونه نكرة ، ورَجَّحه الشيرازى ، وعزاه الفتوحى والزركشى والسبكى إلى جماهير العُلَماء . انظر : «الإبهاج» (٣/ ١١٤) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢٦٨) ، «البحر «التبصرة» ص ١١٨ ، «شرح الكوكب» (٣/ ١٤٢) ، «المحصول» (١/ ق٢/ ١٢٤) ، «البحر المحيط» (٣/ ١٣٢) ، «كشف الأسرار» (١/ ١) .

 <sup>(</sup>٣) انظر : هذا النص بطُولِه فقد استفاده المصنف تَبَعًا للشوكاني من «البحر المحيط»
 (٣/ ١٣٥ - ١٣٧) .

هذا الفرق خلط الباب فظن أن الجمع هو الذى بمعنى اللَّقب من جُملة الجَهِمْ الذى هو بمعنى الفعل ، فقال : إذا كان الجمع من الضَّمُ ، فالواحد إذا أُضيف إلى الواحد فقد جمع بينهما ، فوجب أن يكون جمعًا ، وثبت أن الاثنين أقل الجمع ، وخالف بهذا القول جميع أهل اللُّغة وسائر أهل العلم ، وذكر الجوينى أن الخلاف ليس في مدلول مثل قوله تعالى : ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ (١) بل في الصِّيغ الموضوعة للجمع ، سواء كان للسلامة أو للتكسير ، وذكر مثل هذا الأستاذ أبو منصور ، والغزالى .

# إذا عرفت هذا ففي أقل الجمع مذاهب:

الأول: أن أقله اثنان وهو المروى عن [عمر وزيد بن ثابت] (۲) والأشعرى ، وابن الماجشون (۳) ، والقاضى أبى بكر بن العربى (3) ، ومالك ، واختاره الباجى (6) ، وحكى عن أبى يوسف (7) ، وأهل

<sup>(</sup>١) سورة التحريم ، الآية : ٤ .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين كان فى الأصل [عمرو بن زيد بن ثابت] وهو خطأ ، والتصحيح من «البحر المحيط» (٣/ ١٣٣) ، فإنه الأصل الذى ينقل عنه المصنف ، ومن «إرشاد الفحول» (٣٦٣/١) ، وزيد بن ثابت هو ابن الضحاك الخزرجي ، الأنصاري ﷺ صاحب النبي ﷺ وكاتبه ، المتوفى سنة ٥١ هـ . انظر : «الإصابة» (١/ ٥٦١) .

<sup>(</sup>٣) عبد الملك بن عبد العزيز بن الماجشون ، القرشى ، الإمام الفقيه ، الحافظ ، الثقة من كبار تلامذة الإمام مالك ، قال يحيى بن أكثم : عبد الملك بحر لا تكدّره الدّلاء ، توفى سنة ٢١٢ هـ . انظر : «ترتيب المدارك» (٣/ ١٣٦) ، «طبقات ابن سعد» (٥/ ٤٤٢) .

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد الإشبيلي ، المعروف بابن العربي ، الإمام الفقية الأصولي ، المالكئ ، الدُفَسُرُ ، الحافظ الجليل ، له : أحكام القرآن ، التفسير الكبير ، توفى سنة ٥٤٣ هـ ، الظر : «الصلة » (٢/ ٥٩٠) ، «الديباج المذهب» (٢/ ٢٥٢) ، «طبقات المفسرين » (٢/ ١٦٢) . (٥) في كتابه «إحكام الفصول» (١/ ١٥٤) ، وقال : وإليه ذهب القاضي أبو بكر ، والقاضي

<sup>(</sup>٥) فى كتابه «إحكام الفصول» (١٥٤/١) ، **وقال** : وإليه ذهب القاضى ابو بكر ، والقاضى أبو جعفر السَّمنانى ، وحكاه ابن خُويْز منداد عن مالك ، وحكاه أيضًا محمد بن الطيب عنه ، وهو الصحيح عندى .

<sup>(</sup>٦) في حكاية ذلك عن أبى يوسف نظرٌ فقد رَدَّ السرخسى في «أصوله» (١/ ١٥١) ما نُسِبَ إليه بقوله : « فظنه بعض أصحابنا على قول أبى يوسف فى الجمعة أنَّ أدنى الجمع اثنان فى الجمعة وليس كذلك ، فإن عنده الجمع الصحيح ثلاثة إلا أنه يجعل الإمام من جُملة الجَمْع الذى تتأدَّى جمم الجمعة على قياس سائر الصلوات ، فإن الإمام من جُملة الجماعة » ثم صحّح أنَّ أدنى =

الظاهر (١) وبعض المُحدِّثين ، والخليل (٢) ونفطويه (٣) ، وعن ثعلب أن التثنية جمع عند أهل اللَّغة واختاره الغزالي (٤) .

الثانى: أن أقل الجمع ثلاثة: وبه قال جمهور النحاة، وهذا هو القول الحق (٥) الذى عليه أهل اللُّغة والشرع، وهو السابق إلى الفهم عند إطلاق الجمع، والسبق دليل الحقيقة، ولم يتمسَّك من خالفه بشيء يصلُح للاستدلال.

الثالث: أن أقلَّ الجَمْع واحدٌ ، ولم يَأْتِ مَنْ ذهب إلى أنه حقيقة بشىء يُعْتَدُ به أَصْلاً ، بل جاء باستعمالات وقعت فى الكتاب العزيز ، وفى كلام العرب على طريقة المجاز ، وليس النزاع فى جواز التجوُّز بلفظ الجمع عن الواحد ، أو الاثنين ، بل النزاع فى كون ذلك معناه حقيقة .

<sup>=</sup> الجمع ثلاثة ، ونقله عن محمد الشيباني تلميذ أبي حنيفة . انظر : « فواتح الرحموت » (١/ ٢٦٩) - ٢٦٩) ، « فتح الغفار » (١/ ١٠٨) ، « تيسير التحرير » (١/ ٢٠٧) .

<sup>(</sup>١) نقله ابن حزم في «أحكامه» (٢/٤) عن جمهور أهل الظاهر .

<sup>(</sup>۲) الخليل بن أحمد بن عمرو الفراهيدى ، البصرى ، إمام أهل اللُّغة والنحو ، وأول من استخرج العروض ، له : «العين» ، «الجُمَل» توفى سنة ۱۷۰ هـ أو ۱۷۰ هـ .

انظر : « إنباه الرواة » (١/ ٣٤١) ، « تهذيب الأسماء » (١/ ١٧٧) .

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن محمد بن عُرفة الأزدى الواسطى المعروف بنفطَوَيْه النحوى أبو عبد الله ، إمام لُغَوىً ، نحوىً من كبار عُلَماء العربية . له : غريب القرآن ، المقنع فى النحو ، توفى سنة ٣٢٣ ه . انظر : « وفيات الأعيان » (١٣٦١) ، « إنباه الرواة » (١٧٦/١) .

<sup>(</sup>٤) انظر : كلامه في «المستصفى» (٢/ ٩١) ، «المنخول» ص ١٤٨ .

<sup>(</sup>٥) نقله ابن برهان ، والشيرازى ، والباجى عن أكثر الفُقهاء والأصوليين ، ونص الشافعى عليه فى الرسالة ، وجعله الرويانى ، والجوينى مشهور مذهب الشافعية ، ونقله عبد الوهاب عن مالك ، ورجَّحه القفال الشاشى ، والسرخسى ، وابن حزم ، ونقله أبو الخطاب عن الحنابلة ، وانتصر له الشيرازى . انظر : تفصيل الآراء فى المسألة فى : «البحر المحيط » (١٣٦/٣) ، «الوصول » لابن برهان (١/ ٢٠٠) ، «شرح تنقيح الفصول » ص ٣٣٣ ، «أحكام الآمدى » (١/ ٢٤٢) ، «إحكام الفصول » (١/ ٢٠١) ، «العدة » (٢/ ٢٠٢) ، «العباج » (٢/ ١٣٠) ، «المحصول » (١/ ق٢/ ٢٠٦) ، «الإبهاج » (٢/ ١٣٠) ، «كشف الأسرار » (٢/ ٢٨) ، «شرح المحمول » (١/ ٣٤٦) ، «شرح الكوكب » (٣/ ١٤٤) ، «القواعد » ص ٢٣٨ ، «إرشاد الفحول » (١/ ٣٦٥) .

# الرابع: الوقف: وفى تُبوته نَظَرٌ ، وليس هذا من مواطن الوقف. الله على عمومه الفعل المثبت والكلام على عمومه

التاسعة: الفعل المثبت إذا كان له جِهَات فليس بعامٌ في أقسامه ؛ لأنه يقع على صفة واحدة ، فإن عُرِفَ تعيَّن ، وإلا كان مجملًا يتوقَّف فيه مثل قول الراوى: صَلَّى بعد غيبوبة [ الشفق ] (١) (٢) فلا يُحمل على الأَحْمر والأبيض ، وكذلك صَلَّى في الكعبة (٣) فلا يَعُمُّ الفرض والنفل (٤) كذا قال القاضى ، والقفال الشاشى ، وأبو منصور ، وأبو حامد الإسفرايينى ، وأبو إسحق الشيرازى ، وسليم الرازى ، وابن السمعانى ، والجوينى ، وابن القُشيرى ، وفخر الدين الرازى (٥).

<sup>(</sup>۱) كانت فى الأصل [الشمس] وهو خطأ ، والتصحيح من نُسخة الجوائب ، وإرشاد الفحول ، والشفق : هو بقية ضوء الشمس ، وحُمْرتها فى أول الليل إلى قريب من العشاء ، وقال الخليل : هو الحُمْرة من غُروب الشمس إلى وقت العشاء الآخرة ، فإذا ذهب قيل : غاب الشفق . انظر : «معجم المصطلحات» (٣٤٢/٢) ، «المصباح المنير» (٣١٨/١) .

 <sup>(</sup>۲) ذكره بمعناه وهو من حديث عائشة رضى الله عنها وفيه: «كانوا يُصَلُّون العتمة (أى العشاء) فيما بين أن يغيب الشَّفق إلى تُلُثِ الليل الأول» رواه البخارى كتاب الأذان (٨٦٤) ،
 كتاب مواقيت الصلاة (٥٦٦) .

<sup>(</sup>٣) ذكره بمعناه ، وهو مروئ من حديث ابن عمر رضى الله عنهما رواه البخارى كتاب الصلاة (٥٠٥) ، كتاب الحج (١٣٢٩) ، ومالك فى الموطأ كتاب الحج (٩١٠) .

<sup>(</sup>٤) مُلَخَّص هذه المسألة أن فعله صلَّى الله عليه وسلم المثبت إذا حُكى به فعل الرسول ﷺ لا يكون عامًا بنفس اللفظ ، ومثاله ما ذكر من الحديث : أنه صلى فى الكعبة ، فلا يدلُ على عموم الفرض ، والنفل إلا بقرينة خارجية تدلُّ على عمومه ، وإمَّا بنفس الوضع فلا ، ويكون اللفظ فى مثال ذلك مُجمل يحتاج فى تعيينه ، ودلالته على العموم إلى دليل قاله ابن الوزير فى «المصفى فى أصول الفقه» ص ٥٢٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر: هذه الأقوال والآراء التي أشار إليها المصنف في: «المحصول» (١/ ق٢/٦٤٢)، «المعتصفي» (٢/ ٣٥٣)، «تيسير التحرير» (٢/ ٢٤٧)، «شرح اللَّمع» (١/ ٣٥٦)، «المعتمد» (١/ ٢٠٥٧)، «شرح الكوكب» (٣/ ٢١٣)، «إحكام الفصول» (١/ ١٤٣)، «قواطع الأدلة» ص ٢٧٤، «التمهيد» للأسنوى ص ٣٣٦، «جمع الجوامع» (٢/ ٣٥).

وأطلق ابن الحاجب (۱) أن الفعل المثبت ليس بعام [في أقسامه] (۲) ثم اختار في نحو قوله: نهى عن بيع الغَرَر (۳) «وقضى بالشُفْعة للجار » (٤) أنه يَعُمُّ الغَرَر والجار مطلقًا ، وتقدَّمه إلى ذلك شيخه الأَبْيَارِي (٥) والآمدى (٦) ، وهو الحق ؛ لأن مثل هذا ليس بحكاية للفعل الذي فعله ، بل حكاية لصُدور النهى منه عن بيع الغَرَر ، والحُكم منه بثبوت الشُفعة للجار ، وبهذا يُعْرَفُ ضَعْف ما قاله في «المحصول » (٧) من أنه لا يُفيد العموم ؛ لأن الحُجَّة في المَحْكى لا في

<sup>(</sup>١) انظر : كلامه في "مختصر ابن الحاجب مع شرح العَضُد" (١١٨/٢) .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين أثبتناه من نُسخة الجواثب وهو ساقط من نسخة الحلبي .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم كتاب البيـوع (١٥١٣/٤) ، وأبو داود كتـاب البيـوع (٣٣٧٦) ، عن أبى هريرة ﷺ .

<sup>•</sup> قال البغوى : فى « شرح السُّنة » (٩٨/٥) : الغَرَر : هو ما خِفَىَ عليك عِلْمُهُ ، وكذلك كل بَيْع كان المعقود عليه فيه مجهولاً ، أو مَعْجُوزًا عنه ، غير مقدور عليه ، فهو غَرَرٌ كبيع الجمل الشارد ، والحَمْل فى البطن ، فهو فاسد للجهل بالمَبيع » .

<sup>(</sup>٤) الحديث بهذا اللفظ مشهور ، ولكنه - كما قال ابن كثير في تحفة الطالب ص ٢٣٨ : ليس في شيء من الكتب الستة ، ومعناه مروى من حديث جابر فظيمه بلفظ «قضى النبي ﷺ بالشَّفْعة في كل ما لم يُقْسَم ، فإذا وقعت الحدود وصُرفت الطُّرُق فلا شُفعة » رواه البخارى (٢٢٥٧) ، ومسلم كتاب المساقاة (١٦٠٨/١٣٤) .

<sup>•</sup> الشَّفْعة: انتقال حِصَّة شريك إذا أراد بيع نصيبه قبل القسمة إلى أَحَدِ الشُّرَكاء - بدلاً من أَجنبى - بمثل الثمن الذي وقع عليه البيع .

أما الشُّفعة بالجوار فقد اختلفوا فيها ، فذهب أكثرهم إلى نفيها ، وهو مذهب مالك والشافعي ، وأحمد وإسحاق ، وذهب أبو حنيفة وأهل الرأى إلى إثباتها .

انظر : «شرح السُّنة» (٥/ ١٨١) ، «الإفصاح» لابن هُبَيْرة (٣٤/٢) ، شرح النووى على مسلم (١٠/ ٤٥) .

<sup>(</sup>٥) فى الأصل الأنبارى ، وهو خطأ ، والتصحيح من كُتب التراجم والأصول ، وهو على ابن إسماعيل بن على الأبيارى ، الإمام الفقيهُ ، الأصولي ، المُتكلم ، له : شرح على «البرهان» للجوينى ، توفى سنة ٦١٦ ه . انظر : «شجرة النور» (١٦٦/١) ، «الديباج» (١٢٢/١) ، «معجم المؤلفين» (٢/٢٦) .

<sup>(</sup>٦) انظر : كلامه في : «الإحكام» (٢/ ٢٧٢) .

<sup>(</sup>٧) انظر : كلام الرازي (١/ ق٢/ ٦٤٨ - ٦٥٠) من المحصول .

الحكاية ، ونقل الآمدى (١) عن الأكثرين مثله ، وهو خلاف الصواب ، وإن قال به الأكثرون ؛ لأن الحُجَّة في الحكاية لثقة الحاكي ومعرفته (٢) .

# خطاب النبي عَلِي فيما يخص الأمة

العاشرة: ذهب الجمهور إلى أن قوله تعالى ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (٣) يقتضى أَخْذ الصدقة من كل نوع من أنواع المال إلا أن يُخَصَّ بدليل ، وذهب الكرخى من الحنفية ، ورَجّحه ابن الحاجب إلى أنه لا يَعُمُّ بل إذا أخذ من جميع أموالهم صَدَقة واحدة فقد أخذ من أموالهم صَدَقة .

وذهب الآمدى (٤) إلى الوقف ، واحتجَّ القائل بعدَم العموم بأن لفظ «مِنْ » الداخلة على الأموال تمنع من العُموم ، ولا يخفاك أن دخول «مِنْ » هلهنا على الأموال لا يُنافى ما قاله الجمهور ، بل هو عين مُرادهم ؛ لأنها لو حُذفت لكانت الآية دالة على أَخْذ جميع أنواع الأموال ، فلما دخلت أفاد ذلك أنه يأخذ من كل نوع بعضه ، وذلك البعض هو ما ورد تقديره فى السُّنة المُطَهَّرة من العُشْر فى بَعْض ، ونحو هذه ونصف العُشْر فى بَعْض آخر ، ورُبْع العُشْر فى بَعْض آخر ، ونحو هذه المقادير الثابتة بالشريعة كُزكاة المواشى ، ثم هذا العُموم المستفاد من هذه الآية قد جاءت السُّنة المُطَهَّرة بما يُفيد تخصيصه ببعض الأنواع دون بعض ، فوجب بناء العام على الخاص (٥) .

<sup>(</sup>۱) يقصد ما نقله الآمدى فى أحكامه (٢/ ٢٧٤) ، فقال : قول الصحابى نهى رسول الله ﷺ عن كذا . . . الذى عليه معول أكثر الأصوليين إنه لا عموم له ؛ لأنه حكاية الراوى .

<sup>(</sup>٢) وقد مال الآمدي إلى ترجيح مثل ما ذهب إليه المصنف. انظر: ﴿ أحكامه ﴾ (٢/ ٢٧٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ، الآية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : «أحكام الآمدى» (٢/ ٢٩٧) .

<sup>(</sup>٥) انظر: تفصيل الآراء التي ذكرها المصنف في: «أحكام الآمدي " (٢/ ٢٩٧ – ٢٩٨) ، «البحر المحيط» (٣/ ١٧٣) ، «الرسالة» للشافعي ص ١٧٦ ، «مختصر ابن الحاجب مع العضد» (٢/ ١٢٨) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٦٩) .

## ألفاظ الجمع الدالة على المذكر والؤنث

الحادية عشرة: الألفاظ الدالة على الجمع بالنسبة إلى دلالتها على المذكّر والمُؤنث على أقسام:

الأوّل: ما يختص به أحدهما ، ولا يُطلق على الآخر بحال : كرجال للمذكّر ، ونساء للمؤنث ، فلا يدخل أحدهما في الآخر بالإجماع ، إلا بدليل من خارج من قياس أو غيره .

الثانى: ما يَعُمُّ الفريقين بوضْعه، وليس لعلامة التذكير والتأنيث فيه مدخل كالناس، والإنس، والبشر فيدخل فيه كل منهما بالإجماع.

الثالث: ما يشملهما بأصل وَضْعه ، ولا يختصُّ بأحدهما إلا ببيان ، وذلك نحو: من وما ، فقيل: لا تدخل فيه النساء إلا بدليل ، ولا وجه لذلك بل الظاهر أنه مثل: الناس ، والبشر ، ونحوهما كما في قوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَّ أُنثَى ﴾ (١) فلولا عمومه لهما لم يحسن التقسيم من بعد ذلك ، ودعوى اختصاص « مَنْ » بالذكور لا ينبغى أن تُنسب إلى من يَعْرف لُغَة العرب ، بل لا ينبغى أن تُنسب إلى من يَعْرف لُغَة العرب ، بل لا ينبغى أن تُنسب إلى من يَعْرف لُغَة العرب ، بل لا ينبغى أن تُنسب إلى من يَعْرف لُغَة العرب ، بل لا ينبغى أن تُنسب إلى مَنْ له أدنى فهم .

الرابع: ما يستعمل بعلامة التأنيث في المؤنث ، وبحذفها في المذكر ، وذلك الجمع السالم نحو: «مسلمين» للذكور ، و «مسلمات» للإناث. ونحو: فعلوا وفعلن ، فذهب الجمهور (٢) إلى أنه لا تدخل النساء فيما هو للذُكور إلا بدليل ، كما لا يدخل الرجال فيما هو للنساء إلا بدليل ،

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية : ١٢٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر: مذهب الجمهور، والأقوال التي أشار إليها المصنف في: «المحصول» (١/ ق٢/ ٢٢٣)، «المسودة ص ٩٩، «اللَّمع» ص ٦١، «شرح اللَّمع» (١/ ٢٦٩)، «شرح الكوكب» (٣/ ٢٣٥)، «التبصرة» ص ٧٧ – ٧٩، «المعتمد» (١/ ٢٥٠)، «قواطع الأدلة» ص ١٨٦، «البرهان» (١/ ٢٤٥)، البحر المحيط» (٣/ ١٧٩)، «إحكام الفصول» (١/ ١٤٦)، «المستصفى» (٢/ ٢٩)، «المنخول» ص ١٤٣.

ومما يدلُّ على هذا إجماع أهل اللغة على أنه إذا اجتمع المذكر والمؤنث غلب المذكر ، فدلَّ على أن المقصود هو الرجال ، والنساء توابع . قاله القفَّال وأبو منصور ، وسليم الرازى ، واختاره القاضى أبو الطيب ، وابن السمعانى ، والكيا الهراسى ، ونصره ابن برهان ، والشيخ أبو إسحق الشيرازى ، ونقله عن معظم الفُقَهاء ، ونقله ابن القشيرى عن معظم أهل اللَّغة (١) .

وذهب الحنفية (٢) كما حكاه عنهم سليم الرازى ، وابن السمعانى ، وابن الساعاتى إلى أنه يتناول الذكور والإناث ، وحكاه القاضى أبو الطيب عن أبى حنيفة ، ورُوىَ نحوه عن الحنابلة ، والظاهرية ، والحق ما ذهب إليه الجمهور من عدم التناول (٣) إلا على طريقة التغليب عند قيام المقتضى لذلك ، ولم يأت القائل بالتناول بدليل يدلُ على ما قاله ، لا من جهة اللغة ، ولا من جهة الشرع ، ولا من جهة العقل .

# الخطاب العام هل يشمل العبيد والإماء

الثانية عشرة: ذهب الجمهور (٤) إلى أن الخطاب بمثل «يا أيها

<sup>(</sup>١) ورجَّحَه الرازى، والباقلانى، والغزالى، والباجى، ونقله عن الجمهور، وكذا الزركشى، والأسنوى، وأبو الخطاب من الحنابلة. انظر: ذلك في الهامش السابق.

<sup>(</sup>۲) وعليه أكثر الحنفية فيما عزاه إليهم السرخسى ، واللَّامشى ، وخالف الآمدى فعزا إلى جمهور الحنفية إلى القول الأول . انظر : «فواتح الرحموت» (۱/ ۲۷۳ – ۲۷۶) ، «التحرير» لابن الهمام ص ۸۱ ، «تيسير التحرير» (۱/ ۲۳۱) ، «فتح الغفار بشرح المنار» (۱/ ۹۳) ، «أصول الفقه» لأبى زيد اللَّامشــي ، ص ۱۰۱ ، «أحكام الآمدى» (۲/ ۲۸۵) .

 <sup>(</sup>٣) انظر : هذا الترجيح وأدلَّتُه مُفَصَّلًا في : «إرشاد الْفحول» (١/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٤) وهو قبول معظم الفُقَهاء كما ذكر ابن بُرهان ، وجمهور أتباع الأئمة الأربعة كما ذكر الزركشي ، ورجَّحه الشيرازي ، والجويني ، والرازي ، وأبو منصور البغدادي ، والطبري ، ونقله القاضي عبدالوهاب عن أكثر المالكية .

انظر: تفصيل ذلك في: «البحر المحيط » (٣/ ١٨١) ، «العدة » (٢/ ٣٤٨) ، «اللَّمع » ص ٧٠. «البرهان » (٢/ ٢٤٣) ، «المحصول » (١/ ق٣/ ٢٠١) ، «تيسير التحرير » (١٩٣/١) ، «المبصرة » ص ٧٥٠ ، «فواتح الرحموت » (١/ ٢٧٦) ، «قواطع الأدلة » ص ١٨٣ ، «أحكام الأمدى » (٢/ ٢٨٩) ، «القواعد » لابن اللحام ص ٢١٠ ، «شرح الكوكب » (٣/ ٢٤٣) .

الناس » (١) ونحوها من الصّيَغ يشمل العبيد والإماء ، وذهب جماعة إلى أنه لا يعمُّهم شَرْعًا ، وقال أبو بكر الرازى من الحنفية : إن كان الخطاب في حقوق الله فإنه يعمُّهم ، دون حقوق الآدميين فلا يعمُّهم ، والحق ما ذهب إليه الأوّلون ، ولا ينافي ذلك خروجهم في بعض الأمور الشرعية ؛ فإن ذلك إنما كان بدليل يدلُّ على رَفْع الخطاب عنهم بها .

### دخول الكفار في الخطاب الشرعي

الثالثة عشرة: ذهب الجمهور إلى دخول الكافر فى الخطاب الصالح له ، وللمسلمين نحو: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ (٢) إذا وَرَدَ مطلقًا ، وذهب بعض الشافعية إلى اختصاصه بالمسلمين ، وقيل: يدخلون فى حقوق الله لا فى حقوق الآدميين (٣).

# الخطاب الشفاهي في عصر النبي ﷺ

<sup>(</sup>١)، (٢) في مواضع القرآن أولها في البقرة ، الآية : ٢١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذا النص بلفظه في « البحر المحيط » (٣/ ١٨٢) ، قد سبق الكلام على هذه المسألة .

<sup>(</sup>٤) في مواضع كثيرة من القرآن ، أولها في سورة البقرة ، الآية : ١٠٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر : هذا النص بطوله في : «البحر المحيط» (٣/ ١٨٤) .

من حيث يَرِدُ التخصيص كذا أفاده ابن دقيق العيد في « شرح العنوان » .

# دخول الرسول ﷺ في الخطاب العام للأمة

الخامسة عشرة: الخطاب الخاص بالأمَّة نحو: يا أيها الأمة لا يشمل الرسول ﷺ ، قال الصفى الهندى : بلا خلاف ، وأما إذا كان الخطاب بلفَظ يَشْمَلَ الرسول نحو : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ (١) ، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ الَّذِينَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ جماعة : لا يشمله ، والحق أن الخطاب بالصِّيغة التي تشمله يتناوله بمقتضى اللُّغة العربية لا شك في ذلك ولا شُبهة حيث كان الخطاب من جِهَةِ الله سبحانه ، وإن كان الخطاب من جِهَته صلى الله عليه وسلم فعلى الخلاف الآتي في دخول المخاطب في خطابه .

# دخول الأمة في الخطاب المختص بالرسول ﷺ

وأما الخطاب المختصُّ بالرسول ﷺ نحو ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلرَّسُولُ ﴾ (٥) ، و ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ﴾ (٦) فذهب الجمهور إلى أنه لا يدخــل تحته الأُمَّة إلا بدليل من خارج ، وقيل : إنه يشمل الأمّة ، روى ذلك عن أبى حنيفة ، وأحمد، واختــاره الجويني <sup>(٧)</sup> ، وابن الســمعان*ي <sup>(٨)</sup> ،* قــال في

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ١٠٤ . (١) سورة النساء ، الآية : ١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر ، الآية : ٥٣ .

<sup>(</sup>٤) ونسبه إلى جمهور أهل الأصول الإمام الجويني ، وابن اللحام ، والفتوحي ، واختاره الرازي والآمدي والغزالي وابن الحاجب ، ونقله الرازي عن الصيرفي ، وهو اختيار الإمام الشوكاني . انظر : «المحصول» (١/ ق٣/ ٢٠٠) «البرهان» (١/ ٢٤٩) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٢٠٧ ، «شرح الكوكب » (٣/ ٢٤٧) ، « شرح اللُّمع » (١/ ٢٦١) ، « المعتمد » (١/ ١٤٨) ، « التبصرة » ص ٧٣ ، «قواطع الأدلة » ص ١٩٥ ، «البحر المحيط » (٣/ ١٨٩) ، « إرشاد الفحول » (١/ ٣٧٦) .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ، الآية : ٤١ ، ٦٧ . (٦) سورة الأحزاب الآية : ١ .

<sup>(</sup>٧) نصَّ على ذلك في «البرهان» (١/ ٢٥٠ – ٢٥١) ، واحتجَّ عليه بعمل الصحابة بنحو تلك الأدلة التي ورد فيها الخطاب لرسول الله ﷺ ، إلا ما علم فبه خصوصية له ، وبنحو ذلك قال الباجي في « إحكام الفصول » (١/ ١١٤) ، والسمعاني في «قواطع الأدلة » ص ١٩٧ .

<sup>(</sup>٨) انظر : بحثه لهذه المسألة في كتابه «قواطع الأدلة في الأصولُ» ص ١٩٥ - ١٩٧ .

«المحصول» (١): وهؤلاء إن زعموا أنَّ ذلك مستفاد من اللفظ فهو جهالة ، وإن زعموا أنه مستفاد من دليل آخر كقوله تعالى: ﴿ وَمَا ٓ ءَانَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ ﴾ (٢) فهو خارج عن هذه المسألة.

# الخطاب الخاص بواحد من الأمة هل يكون عامًا ؟

السادسة عشرة: الخطاب الخاص بواحد من الأُمَّة إن صرح بالاختصاص به كما في قوله صلى الله عليه وسلم : «تجزئك ولا تجزئ أحَدًا بعدك» (٣) فلا شك في اختصاصه بذلك المخاطب ، وإن لم يُصَرِّح فيه بالاختصاص بذلك المخاطب ، فذهب الجمهور (٤) إلى أنه مختص به ولا يتناول غيره إلا بدليل من خارج ، وقال بعض الحنابلة ، وبعض الشافعية : إنه يَعُمُّ ، والحاصل في هذه المسألة على ما يقتضيه الحق ويوجبه الإنصاف عدم التناول لغير المخاطب من حيث الصّيغة بل بالدليل الخارجي ، وقد ثبت عن الصحابة فمن بعدهم الاستدلال بالدليل الخارجي ، وقد ثبت عن الصحابة فمن بعدهم الاستدلال

<sup>(</sup>١) انظر : «المحصول» للرازى (ج١/ ق٦/ ٦٢٠) .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ، الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث البراء ﷺ وفيه أن أبا بُرْدةً بن نِيَار ﷺ قال يا رسول الله : أنا ذبحت قبل أن أُصَلَّ وعندى جذَعة خيرٌ من مُسنَّة ، فقال صلَّى الله عليه وسلم : « . . . ثم ذكر الحديث » : رواه البخارى كتاب العيدين (٩٦٨) ، كتاب الذبائح (٥٥٥٦) ، ومسلم كتاب الأضاحى (١٩٦١/٧) .

<sup>•</sup> قلت : الجَذْعُ : وصف لِسنَّ مُعَيَّنِ من البهائم وهو فى المَعْز : ما دخل فى السنة الثانية ، وقال ابن حجر : وفى الحديث أن الجذع من المعز لا يجزئ فى الأُضحية ، وهو قول الجمهور ، وعن عطاء والأوزاعى أنه يجوز مطلقاً ، وهو وجه لبعض الشافعية ، قال النووى : وهو شاذٌ ، وللعلماء تفصيلٌ فى سبب اختصاص أبى بردة عَلَيْهُ بهذا الحكم .

انظر : « فتح الباری » (۱۰/۷ – ۱۷) ، « شرح السُّنة » (۱۸۳/۳) ، « النهاية » لابن الأثير (۱۸۳/۳) ، « المصباح المنير » (۱/۹۶) .

<sup>(</sup>٤) انظر : تفصيل المسألة في : « العدة » لأبي يعلى (٢/ ٣٣٢) ، « فواتح الرحموت » (١/ ٨٢) « البخويت » (١/ ٨٢) ، « البخر المحيط » (٣/ ١٩٠) ، « البخويني » المجويني » (١/ ٢٥٢) ، « شرح الكوكب » (٣/ ٢٢٧) ، « إرشاد الفحول » (١/ ٣٧٨) .

بأقضيته صلى الله عليه وسلم الخاصّة بالواحد ، أو الجماعة المخصوصة على ثُبوت مثل ذلك لسائر الأمة ، فكان هذا مع الأدلة الدالة على عموم الرسالة ، وعلى استواء أقدام هذه الأمة فى الأحكام الشرعية مُفيدًا لإلحاق غير ذلك المخاطب به فى ذلك الحكم عند الإطلاق إلى أن يقوم الدليل الدالُ على اختصاصه بذلك ، فعرفت بهذا أن الراجح التعميم حتى يقوم دليل التخصيص لا كما قيل : إن الراجح التخصيص حتى يقوم دليل التعميم ؛ لأنه قد قام كما ذكرناه .

# دخول المُخَاطِب تحت عموم الخِطاب

السابعة عشرة: اختلفوا فى المُخَاطِبِ بكسر الطاء هل يدخل فى عموم خطابه: فذهب الجمهور إلى أنه يدخل ولا يخرج عنه إلا بدليل يخصّصُه.

وقال أكثر أصحاب الشافعى: إنه لا يدخل إلا بدليل ، والذى يتبغى اعتماده أن يُقال: إن كان مُرادُ القائل بدخوله فى خطابه أن ما وُضع للمخاطب يشمل المتكلِّم وضْعًا فليس كذلك ، وإن كان المراد أنه يشمله حُكْمًا ، فمُسَلِّم إذا ذَلَّ عليه دليل ، وكان الوضع شاملاً له كألفاظ العموم (١).

<sup>(</sup>۱) وهذا الذى انتهى إليه المصنف هو رأى جماعة من الأصوليين منهم إمام الحرمين الجوينى وربط ذلك بقرائن الخطاب ، وصلاحية دخوله تحت عموم خطابه وضرب مثلاً لذلك بمن يتصدَّق بماله فقال لمأموره : من دخل الدار فأعطه درهما ، فلا خلاف فى أنه لا يتصدَّق عليه بماله ، بخلاف ما لو قال له : من نصحك فاقبل نصيحته فلا خلاف أن القرائن تشهد بصحَّة دخوله تحت هذا الخطاب ، فلا جرم إذا نصحه كان مأمورًا بقبول نصيحته بحكم قوله الأول ، وإلى نحو هذا التحقيق ذهب الغزالي والآمدى والرازى .

انظر: «البحر المحيط» (٣/ ١٩٢) ، «البرهان» (١/ ٢٤٨) ، «أحكام الآمدى» (٢/ ٢٩١) «شرح اللَّمع» (١/ ٢٦١) ، «التبصرة» ص ٧٣ ، «قواطع الأدلة» ص ١٩٥ ، «المحصول» (١/ ق٢/ ٢٥٢) ، «المستصفى» (٢/ ٢٦) .

# المقتضِي والكلام على عمومه

الثامنة عشرة: اختلفوا في المُقْتَضِي هل هو عامٌّ أم لا؟، والمقتضِي بكسر الضاد: هو اللفظ الطالب للإضمار بمعنى: أن اللفظ لا يستقيم إلا بإضمار شيء (١) وهناك مضمرات مُتَعَدِّدة فهل يُقَدَّر جميعها أو يُكتفى بواحد منها؟ ، وذلك التقدير هو المقتضَى بفتح الضاد، وقد ذكروا لذلك أمثله مثل قوله تعالى : ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَنُّ ﴾ (٢) فبعضهم قَدُّر وقت إحرام الحيِّج ، وبعضهم وقت أِفعال الحبِّج ، ومثل قوله صلَّى الله عليه وسلم: «رُفع عن أُمَّتي الخَطَأُ والنُّسْيانَ» (٣) فقد رُويَ في ذلك تقديرات مختلفة: كالعقوبة، والحساب، والضمان، ونحو ذلك، ونحو قوله صلَّى الله عليه وسلم : «إنما الأعمال بالنيات » (٤) وأمثال ذلك كثيرة ، فذهب بعض أهل العلم إلى أنه يُحمل على العموم في كل ما يحتمله ؟ لأنه أعَمُّ فائدة ، وذهب بعضهم إلى أنه يحمل على الحُكم المختلَفِ فيه ؛ لأن ما سواه معلوم بالإجماع ، وذهب الجمهور إلى أنه لا عموم له بل يقدر منها ما دلُّ الدليل على إرَّادته كقوله سبحانه : ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ (٥) ، ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَا ثَكُمْ ﴾ (٦) فإن المراد في الأُولى تحريم الأكل ، وفي الثانية الوَطْء ، فإن لم يدلُّ دليلٌ على إرادة واحد منها بعينه كَان مُجْملًا بينها ، وبتقدير الواحد منها الذي قام الدليل على

<sup>(</sup>۱) هذا التعريف بلفظه هو للزركشى فى « البحر المحيط » (٣/ ١٥٤) ، واختاره المصنّف تبعًا للشوكانى فى « الإرشاد» (١/ ٣٨٠) ، وعرّفه الجرجانى : هو الذى لا يدلُ اللفظ عليه ، ولا يكون ملفوظًا ، ولكن يكون من ضرورة اللفظ . انظر : « التعريفات » ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٣) صحيح : رواه ابن ماجه كتاب الطلاق (٢٠٤٥) ، وابن أبى شيبة فى « المصنَّف » (٥/ ٤٩) ، والحاكم (١٩٨/٢) ، والبيهقى فى « السنن » (٧/ ٣٥٦) ، وصححه الحاكم والذهبى وابن حزم فى المحلَّى (١١/ ٥٢٩) عن ابن عباس رضى الله عنهما وغيره .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخارى كتاب بدء الوحى (١) ، ومسلم كتاب الإمارة (١٥٥/ ١٩٠٧) عن عمر بن الخطاب ﷺ .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ، الآية : ٣ . (٦) سورة النساء ، الآية : ٢٣ .

أنه المراد يحصل المقصود ، وتندفع الحاجة ، فكان ذكر ما عداه مستغنّى عنه ، وأيضًا قد تقرَّر أنه يجب التوقُف فيما تقتضيه الضرورة على قَدْرِ الحاجة وهذا هو الحق ، وقد اختاره الشيخ أبو إسحق الشيرازى ، والغزالى ، وابن السمعانى ، وفخر الدين الرازى ، والآمدى ، وابن الحاجب (١) .

#### عموم الفهوم

التاسعة عشرة: اختلفوا في المفهوم  $(^{(7)})$  هل له عموم أم  $(^{(7)})$ : فذهب الجمهور إلى أن له عمومًا ، وذهب القاضى أبو بكر ، والغزالى ، وجماعة من الشافعية إلى أن  $(^{(7)})$  عموم له .

# الكلام على مسألة ترك الاستفصال وعمومه

الموفية للعشرين: قال الشافعي: ترك الاستفصال في حكاية الحال مع قيام الاحتمال يُنزل منزلة العموم (٤) في المقال مثاله أن ابن غيلان (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: نصوصهم بالتفصيل في كتبهم في المواضع الآتية: «اللَّمع» ص ٧٩، «شرح اللَّمع» (٢/ ٢٦٨)، «غتصر اللَّمع» (٢/ ٣٥٨)، «غتصر اللَّمع» (١/ ٣٥٨)، «غتصر اللحب مع حاشية العضد» (١/ ١١٦)، «البحر المحيط» (٣/ ١٥٤)، «قواطع الأدلة» ص ٤٧٦، مع «إرشاد الفحول» (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>۲) المفهوم: هو ما دلَّ عليه اللفظ لا فى محلِّ النَّطق ، من حُكم ، وهو شامل لمفهوم الموافقة والمخالفة. انظر: «البحر المحيط» (۱۳/۳) ، «الحدود الأنيقة» ص ۸۸ ، «التعريفات» ص ۱۹۹ . (٣) وقد مثَّلوا له بقوله صلَّى الله عليه وسلم: «فى سائمة الغنم الزَّكاة» أى التى تكون فى المرعى الطبيعى وقد أخذ منه بعض الفقهاء نفى وجوب الزكاة عن الغنم المعلوفة. انظر تفصيل ما

ذكره المصنف في : «البحر المحيط» (٣/ ١٦٤ – ١٦٥) ، «المحصول» (١/ ق٦/ ٢٥٤) ، «المصنف في : «البحر المحيط» (١/ ٢٧٦) ، «الآمدي» (٢/ ٢٧٦) . «شرح تنقيح الفصول» ص ١٩١ ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٨٢) ، «الآمدي» (٢/ ٢٧٦) .

<sup>(</sup>٤) انظر: هذه القاعدة عن الشافعي في: «المحصول» (١/ ق٢/ ٦٣١ – ٦٣٣) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢٨٩) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٢٣٤ ، «أحكام الآمدي» (٢/ ٢٥٦) ، «المسودة» ص ١٠٨ ، «شرح الكوكب» (٣/ ١٧١) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٨٤) ، «البحر المحيط» (٣/ ١٤٨) .

<sup>(</sup>٥) هو غيلان بن سلمة بن معتب الثقفى ، كان أحد وجوه ثقيف ، أسلم بعد الفتح ، روى عنه ابن عباس رضى الله عنهما شيئًا من شعره ، توفّى فى نهاية خلافة عمر عظيه . انظر : «الإصابة » (٣/ ١٨٩ – ١٩٢) رقم (٦٩٢٤) ، «الاستيعاب» (٣/ ١٨٩) بهامش الإصابة .

أَسْلَم عن عشرة نسوة ، فقال النبي عَلَيْهُ : «أمسك أربعًا منهن وفارق سائرهن » (١) ولم يسأل عن كيفية ورود عقده عليهن في الجمع والترتيب ، فكان إطلاقه القول دالاً على أنه لا فرق بين أن تتفق تلك العقود معًا أو على الترتيب .

# حذف المتعلق وإفادته للعموم

الحادية والعشرون: ذكر علماء البيان أن حذف المتعلق يُشعر بالتعميم ، نحو: زيد يُعطى ويمنع ، ونحو: قوله تعالى : ﴿ وَاللّهُ يَدُعُوا إِلَىٰ دَارِ ٱلسَّلَامِ ﴾ (٢) فينبغى أن يكون ذلك من أقسام العموم ، وإن لم يذكره أهل الأصول .

قال الزركشي (٣): وفيه بحث فالظاهر أن العموم فيما ذكر إنما هو دلالة القرينة على أن المقدَّر عامٍّ، والحذف إنَّما هو لمجرد الاختصاص لا للتعميم.

# المدح والذم وإفادتهما للعموم

الثانية والعشرون: الكلام العامُّ الخارج على طريقة المدح أو الذم نحو: ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>۱) صحیح : رواه الترمذی کتاب النکاح (۱۱۲۸) ، وابن ماجه (۱۹۵۳) ، الحاکم (۲/ ۱۹۲) وابن حبان ، وصححاه وأقرهما الذهبي .

انظر : "تلخيص الحبير" (٣/ ١٦٨) ، "نيل الأوطار" (٦/ ٣٠٢) .

<sup>(</sup>٢) سورة يونس ، الآية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلامه في «البحر المحيط» (٣/ ١٦٢) ، وفي «الإرشاد» (١/ ٣٨٥) .

<sup>(</sup>٤) سورة الانفطار ، الآيتان : ١٣ ، ١٤ . (٥) سورة المؤمنون ، الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٦) ذكره هكذا الزركشي في غير موضع من «البحر المحيط» (٩٥/٣) ، وذكره الشوكاني في «الإرشاد» فجعله القاساني ، وصوابه كذلك وهو محمد بن إسحاق أبو بكر القاساني ، فقية ، متكلّم على مذهب أهل الظاهر ثم انتقل إلى مذهب الشافعي ، والقاساني نسبة إلى «قاسان» من نواحي أصبهان قرب «قم». انظر : «تبصير المنتبه» لابن حجر (٣/١١٤٧) ، «الفهرست» لابن النديم ص ٢٦٧ ، «طبقات الفقهاء» للشيرازي ص ١٧٦ .

والكرخى ، وقال الكيا الهراسى : إنه الصحيحُ وبه جزم القَفَّال الشاشى ، والراجح ما ذهب إليه الجمهور (١) لعدم التنافى بين قَصْد العموم ، والمدح ، والذم ، ومع عدم التنافى يجب التمسَّك بما يُفيده اللفظُ من العموم ولم يأتِ من منع من عمومه عند قصد المدح أو الذمِّ بما تقوم به الحجَّة .

#### عموم اللفظ وخصوص السبب

الثالثة والعشرون: ورود العام على سَبَبِ خاص : وقد أطلق جماعة من أهل الأصول أن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، وحكوا ذلك إجماعًا كما رواه الزركشي في «البحر» (٢) قال : «ولابد في ذلك من تفصيل ، وهو أن الخطاب إمّا أن يكون جوابًا لسؤال سائل أم لا ؟ فإن كان جوابًا فإمّا أن يستقل بنفسه أو لا ، فإن لم يستقل بحيث لا يحصل الابتداء به ، فلا خلاف في أنه تابع للسؤال في عُمومه وخصوصه ، حتى كأنَّ السؤال معاد فيه ، فإن كان السؤال عامًا فعام ، وإن كان خاصًا فخاص ، وإن استقل الجواب بنفسه بحيث لو ورد مبتدأ وإن كان كلامًا تامًا مفيدًا للعموم فهو على ثلاثة أقسام :

الأول: أن يكون الجواب مساويًا له لا يزيد ولا ينقص ، فيجب حَمْله على ظاهره بلا خلاف كما لو سُئِلَ عن ماء البحر فقال : «ماء البحر لا يُنَجِّسُهُ شيء » (٣) قاله ابن فورك ، وأبو إسحق الإسفراييني ، وابن القشيري وغيرهم .

<sup>(</sup>۱) وقد رَجَّحَه كذلك الرازى ، والآمدى وابن الحاجب ، والشيرازى ، ونسبه الفتوحى إلى الأثمة الأربعة . انظر : «التبصرة» ص ۱۹۳ ، «المحصول» (۱/ ق۳/ ۲۰۶) ، «مختصر ابن الحاجب» (۱/ ۱۲۸) ، «البحر المحيط» (۳/ ۱۹۵) ، «إرشاد الفحول» (۱/ ۳۸۵) ، «أحكام الآمدى» (۲/ ۲۸۰) ، «شرح الكوكب» (۳/ ۲۵۲ – ۲۵۰) ، «فواتح الرحموت» (۱/ ۲۸۳) «شرح اللمع» (۱/ ۳۳۹) .

 <sup>(</sup>۲) انظر : «البحر المحيط» (۳/ ۱۹۸ – ۲۱۲) ، فقد بحثه بتوسع لا تجده عند غيره .
 (۳) مذكور بالمعنى ، وانظر لفظه وتخريجه في الهامش بعده .

الثانى: أن يكون الجوابُ أخصَّ من السؤال مثل أن يسأل عن أحكام المياه فيقول: «ماء البحر طهور» (١) فيختصُّ ذلك بماء البحر ، ولا يعُمُّ بلا خلاف كما حكاه الأستاذ أبو منصور وغيره .

الثالث: أن يكون الجواب أعمَّ من السؤال وهما قسمان:

الأول: أن يكون أعمّ منه في حُكم آخر غير ما سُئل عنه كسؤالهم عن التوضُّؤ بماء البحر ، وجوابه صلَّى الله عليه وسلم بقوله: «هو الطهور ماؤُه والحلُّ ميتته» (٢) فلا خِلاف أنه عامٍّ لا يختصُ بالسائل ، ولا بمحلُ السؤال من ضرورتهم إلى الماء ، وعطشهم بل يعُمُّ حال الضرورة والاختيار ، كذا قاله ابن فورك وصاحب «المحصول» (٣) وغيرهما .

الثانى: أن يكون أعمَّ منه فى ذلك الحُكم الذى وقع السؤال عنه كقوله صلى الله عليه وسلم - لما سُئل عن ماء بئر بُضاعة (٤) «الماء طهور لا يُنَجِّسه شَىء » (٥) وهذا القسم محلّ الخلاف ، وفيه مذاهب:

<sup>(</sup>۱) رواه بهذا اللفظ الدارقطنی فی «السنن» (۱/ ۳۵) کتاب الطهارة ، قال ابن حجر : رواته ثقات لکن الدارقطنی صحح وقفه ، وقد روی من وجه آخر بلفظ : «هو الطهور ماؤه ، الحل میتتهٔ» رواه الترمذی (۲۹) ومالك (۳۸۳) ، والنسائی (۱/ ۵۰) ، وابن ماجه (۳۸۳) ، والبغوی فی «السُّنة» (۲۸۱) ، وصحَّحه وكذا الترمذی .

<sup>(</sup>٢) صحيح: وقد سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) انظر : «المحصول» للفخر الرازي (١/ ق٣/ ١٨٩) .

<sup>(</sup>٤) بُضَاعة: بضم الباء على الأشهر ، وأجاز بعضهم كسرها: هى بئر معروفة بالمدينة المنورة كانت فى مُنْحَدرٍ من الأرض ، فكان السيل يكسح بعض الأقذار من الأفنية فيحملها معه ، فتقع فى تلك البئر ، وكانت كثيرة الماء ؛ لذا سألوا النبى ﷺ عن حكم مائها .

انظر : «النهاية » (١/ ١٣٤) ، «معالم السنن » للخطابي (١/ ٧٣) .

<sup>(</sup>٥) حسن : رواه أبو داود كتاب الطهارة (٦٦) ، والترمذى (٦٥) ، والنسائى (١/٤٧٤) ، وأحمد (٣٥) ، والدارقطنى (١/ ٣١ – من السنن ) وحسَّنه الترمذى ، وصحَّحه أحمد ، وابن معين وابن حزم كما فى « تلخيص الحبير » (١/ ١٢ – ١٣) .

الأوّل: أنه يجب قصره على ما خرج عليه السؤال ، وبه قال المزنى (١) وأبو ثور (٢) القَفّال والدَّقَّاق.

والشاني: الوقف حكاه القاضي في «التقريب» ولا وجه له .

والثالث: التفصيل بين أن يكون السببُ هو سؤال سائل فيختصُّ به ، وبين أن يكون السبب مجرد وقوع حادثة كان ذلك القول العام واردًا عند حدوثها ، فلا يختصُّ بها كذا حكاه عبد العزيز (٣) في « شرح البزدوى » (٤) .

الرابع: أنه يجب حَمْله على العموم ؛ لأن عُدول المجيب عن الخاصِّ المسئول عنه إلى العامِّ دليل على إرادة العموم ؛ ولأن الحُجَّة قائمة بما يُفيده اللفظ وهو يقتضى العُموم ، ووروده على السبب لا يَصْلُح معارضًا ، وإلى هذا ذهب الجمهور (٥) وهو الحق الذي لا شك فيه ولا شُبهة ؛ لأن التعبُّد للعباد إنما هو باللفظ الوارد عن الشارع وهو علم موروده على سُؤال خاص لا يصلح قرينة لقصره على ذلك السبب ومن ادعى أنه يصلح لذلك فَلْيَأْتِ بدليل تقوم به الحُجَّة .

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل المُزَنِى ، الإمام ، الفقيهُ ، الشافعئ ، أحد نُجَباء تلامذة الشافعي ، له : الجامع الكبير ، والصغير ، توفّى سنة ٢٦٤هـ بمصر .

انظر: «طبقات الفقهاء» ص ٩٧ ، «طبقات أبن السبكي » (٢/ ٩٣) .

<sup>(</sup>۲) هو إبراهيم بن خالد بن أبي اليماني الكَلبي، الشهير بأبي ثور ، الإمام ، الفقيه ، من كبار أصحاب الشافعي ، كان على مذهب أهل الرأى ، ثم انتقل إلى مجلس الشافعي ، توفّى سنة ٢٤٠هـ .

انظر : «تذكرة الحفاظ» (٢/ ٨٧) ، «وفيات الأعيان» (٣/١) ، «التهذيب» (١/ ١١٨) .

 <sup>(</sup>٣) عبد العزيز بن أحمد بن محمد البخارى الحنفى علاء الدين ، فقية ، أصول ، له : كشف الأسرار فى شرح أصول البزدوى ، توفّى سنة ٧٣٠ هـ ، انظر : « الجواهر المضية » (١/ ٣١٧) ، « كشف الظنون » (٣/ ٣٩٥) ، « الفوائد البهية » ص ( ٩٤ ، ٩٥ ) .

<sup>(</sup>٤) **انظر** : «كشف الأسرار » للبخارى (٢/ ٢٦٥) .

<sup>(</sup>٥) انظر: تفصيل هذه القاعدة وضوابطها في: «الإتقان» للسيوطى (١/١١)، «الإحكام» لابن حزم (٩٨/٣)، «البرهان» لابن برهان (١/٢٢)، «البرهان» (١/٣٥)، «الإبهاج» (٢/ ١١٧)، «المستصفى» (٢/ ١١٤)، «المحصول» (١/ ق٣/ ١٨٨)، «أصول السرخسى» (١/ ٢٧٢)، «نزهة الخاطر شرح روضة الناظر» (٢/ ١٤١)، «التبصرة» ص ١٤٤، «شرح الكوكب» (٣/ ١٧٧)، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٨٧).

### ذكر بعض أفراد العام لا يقتضي التخصيص

الرابعة والعشرون: ذكر بعض أفراد العام الموافق له فى الحُكم لا يقتضى التخصيص عند الجمهور كقوله صلى الله عليه وسلم: «أيّما إهاب (١) دُبغَ فقد طهر » (٢) مع قوله صلى الله عليه وسلم فى حديث آخر فى شاة ميمونة (٣): «دباغها طَهُورها» (٤)، فالتنصيص على الشاة فى الحديث الآخر لا يقتضى تخصيص (٥) عموم أيّما إهاب دُبغ فقد طَهُرَ ؛ لأنه تنصيص على بعض أفراد العامّ بلفظ لا مفهوم له إلا مجرد مفهوم اللقب (٢)، فمن أخذ به خَصّص به ، ومن لم يأخذ به لم يُخصص به ، ولا مُتَمَسَّك لمن قال بالأخذ به ، وأمثلة تلك المسألة كثيرة .

# عموم دوران الحكم مع وجود علته

الخامسة والعشرون: إذا عَلَق الشارع حُكْمًا على عِلَّةٍ هل تَعُمُّ تلك الخامسة والعشرون: إذا عَلَق الشارع حُكْمًا على عِلَّةٍ هل تَعُمُّ تلك العِلَّة حتى يوجد الحُكْم بوجودها في كل صورة، فقال الجمهور (٧)

<sup>(</sup>١) الإِهَابُ : هو الحِلْدُ قبل أن يتم دبغه ، وأما بعده فلا «المصباح المنير » (٢٨/١) .

<sup>(</sup>۲) صحيح : رواه مسلم كتاب الحيض (١٠٥) ، وأبو داود كتاب اللباس (٤١٢٣) ، والنسائي كتاب الفرع والعَتِيرة (٧/ ١٧٣) ، من حديث ابن عباس رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٣) ميمونة بنت الحارث الهلالية زوج النبي ﷺ ، أم المؤمنين رضى الله عنها ، توفيت سنة ١٦هـ ، ولها ثمانون سنة . انظر : «الإصابة» (٤/٤١٤) ، «الاستيعاب» (٤/٤٠٤) ، «التهذيب» (٤/٣/١٢) .

<sup>(</sup>٤) صحیح : رواه النسائی (٧/ ١٧٤) ، والدارقطنی (١/ ٤٤) ، وأحمد (١/ ٢٧٩) ، وأبو داود (٤١٢٥) ، والدارمی (٢/ ٨٦) ، وابن حبان (١٢٣) ، موارد وصححه من حدیث عائشة رضی الله عنها .

<sup>(</sup>٥) يشير بذلك إلى الخلاف الفقهى فى مسألة الجلود ، فقد ذهب جمع منهم الأوزاعى وابن المبارك وأبو ثور إلى تخصيص ما يُطَهِّرُ الدباغ فى الجنس الذى يؤكل لحمه وخصَّصوا به عموم قوله صلى الله عليه وسلم « أيُما إهاب دُبغَ فقد طَهْرَ » وذهب الجمهور وأبو حنيفة ، ومالك والشافعى إلى عموم الحديث فيما يؤكل لحمه ، وما ليس كذلك ، واستثنوا من ذلك جلد الخنزير والكلب. وكره مالك جلود السباع وإن دبغت. انظر: «معالم السنن» (٣٦٧/٤) ، «تحفة الأحوذى» (٣٦٧/٥) ، «تهذيب سنن أبى داود» لابن القيم (٢٧/٦ - ٢٦).

<sup>(</sup>٦) سيأتى الكلام عليه في مَحَلُّه من الكتاب .

<sup>(</sup>٧) انظر تفصيل المسألة في اإرشاد الفحول » (١/ ٣٩٣) ، « المصفى في أصول الفقه » ص ٢٣٥.

بالعموم فى جميع صُورِ وجود العِلَّة ، وقال القاضى أبو بكر: لا يَعُمُّ ، ثم اختلف القائلون بالعموم هل العموم باللغة أو بالشرع ؟ والظاهر أن ذلك العموم بالشرع لا باللغة ، فإن لم يكن فى الصِّيغة ما يقتضى ذلك ، بل اقتضى ذلك القياس وقد ثبت التعبُّد به ، ولكنه ينبغى تقييد هذه المسألة بأن يكون القياس الذى اقتضته العِلَّة من الأقيسة التى ثبتت بدليل نقل أو عقل لا بمجرد مَحْض الرأى والخيال المختل ، وسيأتى بمعونة الله تعالى إيضاح ذلك مُسْتَوْفَى .

# ما بقى من العام المخصُوص هل يكون حقيقة أم مجازًا؟

السادسة والعشرون: اختلفوا في العامِّ إذا خص هل يكون حقيقة في الباقى أم مجازًا ؟ فذهب الأكثرون إلى أنه مجاز في الباقى سواء كان التخصيص بمتَّصل ، أو منفصل ، وسواء كان بلفظ أو بغيره ، واختاره البيضاوى ، وابن الحاجب ، والصفئ الهندئ .

قال ابن برهان في « الأوسط »: وهو المذهب الصحيح ، ونسبه الكيا الطبرى إلى المحققين (١) .

وذهب جماعة من أهل العلم إلى أنه حقيقة فيما بقى مُطْلقًا ، وهذا مذهب الشافعي وأصحاب أبي حنيفة ، والحنابلة (٢) وفيه مذاهب أخرى ، والأرجح هو الأوَّل .

<sup>(</sup>۱) ونسبه الباجى إلى الجمهور ، ورجَّحه ، وعزاه إلى الجمهور المالكية ، والشافعية ، والأشاعرة ، وإليه نحا الغزالى ، وشيوخ المعتزلة ، ورجَّحه الشوكاني .

انظر: المصادر السابقة فى التعليق بعده. (٢) ورجّحه الشيرازي، وأبو حامد الاسفر

 <sup>(</sup>۲) ورجّحه الشيرازى ، وأبو حامد الإسفرايينى ، وابن السبكى ، ونقله أبو المعالى عن جمهور الفقهاء ، وأكثر الحنابلة ، وعزاه السرخسى إلى جمهور الحنفية .

انظر: «إحكام الفصول» (١/ ١٤٧) ، «المستصفى» (٢/ ٥٤) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٣١٠) ، «المحصول» (١/ ق٣/ ١٨) ، «التبصرة» (١/ ١٢٤) ، «أصول السرخسى» (١/ ١٤٤) «العدة» (٢/ ٢٢٠) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣٩٣) ، «شرح الكوكب» (٣/ ١٦٠) ، «نهاية السول» (٢/ ١٢٠) ، «شرح البدخشي على المنهاج» (٢/ ١٢٠) .

# حجية العام بعد تخصيصه

السابعة والعشرون: اختلفوا فى العام بعد تخصيصه هل يكون حُجَّة أم لا؟ ومحلُّ الخلاف فيما إذا خُصَّ بِمُبَيَّنِ ، أما إذا خُصَّ بِمُبْهَم كما لو قال: «اقتلوا المشركين إلا بعضهم» فلا يحتجُ به على شيء من الأفراد بلا خلاف ، إذ ما من فرد إلا ويجوز أن يكون هو المخرج.

وأما إذا كان التخصيص بِمُبَيَّنِ (١) فقد اختلفوا فى ذلك على أقوال ثمانية منها: أنه حُجَّة فى الباقى، وإليه ذهب الجمهور، واختاره الآمدى، وابن الحاجب وغيرهما (٢) من محقِّقى المتأخِّرين، وهو الحق الذى لا شكَّ فيه ولا شُبهة ؛ لأن اللفظ العام كان متناولاً للكلِّ فيكون حُجَّة على كل واحدِ من أقسام ذلك الكل .

ونحن نعلم بالضرورة أن نسبة اللفظ إلى كل الأقسام على السوية ، فإخراج البعض منها بمخصص لا يقتضى إهمال دلالة اللفظ على ما بقى ، ولا يرفع التعبّد به ، وقد ثبت عن سلف هذه الأمة ومَنْ بعدهم الاستدلال بالعُمومات المخصوصة ، وشاع ذلك وذاع ، وقد قيل : إنه ما من عُموم إلا وقد خُصَّ ، وأنه لا يوجد عامٌ غير مخصص ، فلو قلنا إنه غير حُجّة فيما بَقِى لَلَزِمَ إبطال كل عُموم ، ونحن نَعْلَمُ أن غالب هذه الشريعة المُطَهّرة إنما تثبت بعمومات .

# إذا عُطف بعضُ أفراد العام عليه

الثامنة والعشرون: إذا ذكر العام ، وعطف عليه بعض أفراده مما

<sup>(</sup>١) قوله : بِمُبَيِّن : أي بمعلوم ، أو استثناءِ بمعلوم .

<sup>(</sup>٢) عزاه الفتوحى إلى أكثر العلماء ، وذكره الآمدى عن الفُقَهاء ، وحكاه الدبوسى عن مذهب السلف ، واختاره الجوينى والرازى ، والباجى والشوكانى . انظر : "إحكام الفصول" (١/ ١٥٠) ، "المحصول" (١/ ق٣/ ٢٢) ، "شرح الكوكب" (١/ ١٦٢) ، "نزهة الخاطر" (١/ ١٥٠) ، "غتصر ابن الحاجب" (١/ ١٠٨) ، "أحكام الآمدى " (٢/ ٢٥٢) ، "فواتح الرحموت" (١/ ٣٠٨) ، "إرشاد الفحول" (٣٩٦/١) ، "البحر المحيط " (٢/ ٢٦٧) .

حَـقَ العمـوم أن يتناوله كقوله : ﴿ حَنفِظُوا عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلصَّكَاوَةِ ٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسُطَىٰ ﴾ (١) فهل يدُلُّ ذكر الخاص على أنه غير مراد باللفظ العام أم لا؟

وقد حكى الرُّوْيَانِيّ فى «البحر» (٢) عن والده فى كتاب «الوصية» اختلاف العُلَماء فى ذلك ، فقال بعضهم: هذا المخصوص لا يدخل تحت العام ؛ لأنا لو أدخلناه تحته لم يكن لإفراده بالذكر فائدة ، وعلى هذا جرى أبو على الفارسى ، وتلميذه ابن جنى .

وظاهر كلام الشافعي يدلُّ عليه ، فإنه قال في حديث عائشة <sup>(٣)</sup> في الصلاة الوسطى وصلاة العصر : «إنها ليست العصر» لأن العطف يقتضى المغايرة <sup>(٤)</sup> .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) هو كتاب «بحر المذهب» في الفروع على مذهب الشافعي للإمام أبي المحاسن عبد الواحد ابن إسماعيل الروياني الشافعي ، المتوفي سنة ٢٠٥هـ . انظر : «كشف الظنون» (١/ ٢٢٦) .

<sup>(</sup>٣) يقصد ما روى عن أبى يونُسَ مولى عائشة رضى الله عنها أنه قال: أمرتنى عائشة أن أكتب لها مُصْحَفًا ، وقالت : إذا بلغت هذه الآية فآذنًى ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى الصَّكَلَوْةِ الْوَسْطَىٰ ﴾ وصلاة العصر وقوموا لله فلما بلغتها آذنتها فأملت على ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى الشَّكَلُوْتِ وَالضَّكَلَوْةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ وصلاة العصر وقوموا لله قانتين . قالت : سمعتها من رسول الله ﷺ . رواه مسلم كتاب المساجد (٦٢٩) ، ومالك في «الموطأ » كتاب صلاة الجماعة (٣١٥ ، ٣١٦) .

<sup>(</sup>٤) وأجاب بعضهم أن العطف هنا بمعنى التخصيص والتَّفْصيل ، كقوله تعالى : ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا يَلَهِ وَبَلَتُهِكَيْهِ وَرُسُلِهِ وَجَبِرِيلَ وَمِيكُنْلَ ﴾ (البقرة : ٩٨) ، وجبريل وميكائيل داخلان في جُمْلة الملائكة ثم خَصَّهُمَا بالذكر ، وملحَّص أقوالهم في الصلاة الوسطى :

<sup>(</sup>أ) أنها صلاة الفجر ، وبه قال جمع من الصحابة كابن عمر ، وابن عبّاس رضى الله عنهم ، وإليه ذهب مالك والشافعي .

<sup>(</sup>ب) وذهب قوم إلى أنها صلاة الظُّهر ، يروى ذلك عن زيد بن ثابت وأبي سعيد الخدرى رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>ج) وذهب جمهور أهل العلم من الصحابة فمن بعدهم إلى أنها صلاة العصر ، وهو قول على ، وأهل الرأى ، ورجَّحه على ، وابن مسعود ، وعائشة ، وحفصة رضى الله عنهم ، والنخعى ، وأهل الرأى ، ورجَّحه البغوى ونسبه النووى إلى الجمهور ، وبه قال الماوردى من أصحابنا ، وأطال الشوكانى في تقريره . انظر : تفصيل المسألة في : «شرح الشنة » (٢/ ٤٤ – ٤٦) ، «شرح مسلم » للنووى (٥/ ١٢٨) «نيل الأوطار » (١٤٠/١) ، «إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام » لابن دقيق العيد (١/ ١٤٠) .

قال الرُّويَانِيّ : وقال بعضهم هذا المخصوص بالذِّكْر هو داخل تحت العموم ، وفائدته التأكيد ، وكأنه ذكر مرة بالعموم ، ومرة بالخصوص ، وهذا هو الظاهر . وقد أوضح هذا المقام الشوكاني بما لا مزيد عليه في شرحه «للمنتقي» (۱) المسمى «بنيل الأوطار» (۲) وإذا كان المعطوف خاصًا فاختلفوا : هل يقتضى تخصيص المعطوف عليه أم لا ؟ فذهب الجمهور إلى أنه لا يوجبه ، وقالت الحنفية يوجبه ، وقيل : بالوقف ، وقد أطال أهل الأصول الكلام في هذه المسألة ، وليس هناك ما يقتضى التطويل ، والراجح مذهب الجمهور (۳) .

#### العمل بالعام قبل البحث على الخصص

التاسعة والعشرون: نقل الغزالى ، والآمدى ، وابن الحاجب الإجماع على منع العمل بالعام قبل البحث على المخصص (3) ، واختلفوا في قَدْر البحث ، فالأكثرون قالوا: إلى أن يغلب الظنُّ بعدمه ، وقال الباقلانى: إلى القطع به وهو ضعيفٌ إذْ القطع لا سبيل إليه واشتراطه يُفضى إلى عدم العمل بكل عموم ، وفى حكاية الإجماع نَظَرٌ كما يظهر من كلام صاحب «المحصول» (٥) نقلاً عن الصيرفى ، ولا شك أن الأصل

<sup>(</sup>۱) هو كتاب «منتقى الأخبار من كلام سيد الأخيار» للإمام مجد الدين أبى البركات عبد السلام بن عبدالله بن تيمية ، الإمام الفقيه المُحَدِّث ، شيخ الحنابلة فى وقته ، توفى سنة ١٢٦هـ . انظر : «مقدمة نيل الأوطار» للشوكاني (٤/١) .

<sup>(</sup>۲) انظر : هذا البحث المُوسَع في «نيل الأوطار» للشوكاني (ج١٨/١٦ - ٣١٨) .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذا الفصل بطوله في : «البحر المحيط» (٣/ ٢٢٥ - ٢٢٦) .

<sup>(3)</sup> في نقل هذا الإجماع نظر ، وإن ظهر أن جمهور الأصوليين لا يجوزون المبادرة إلى الحُكم بالعموم قبل البحث عن أدلة التخصيص ، وقد رجَّحه ابن سريج ، والمروزى ، وأبو سعيد الاصطخرى ، والشيرازى ، والغزالي . انظر : «الإبهاج» (١/١٤١) ، «تيسير التحرير» (١/ ٢٣٠) ، «المبصرة» ص ١١٩ ، «اللمع» ص ٧٥ ، «شرح اللمع» (١/ ٣٤٢) ، «المحصول» (١/ ٥٣/) ، «المبرهان» (١/ ٧٣٧) ، «أحكام الآمدى» (٣/ ٢٥) ، «المستصفى» (١/ ٧٥٧) ، «التمهيد» للأسنوى (١/ ٣٦٤) ، «جمع الجوامع بحاشية العطار» (٢/ ٤٠) .

<sup>(</sup>٥) انظر : «المحصول» (١/ ق٣/ ٢٩) .

عدم التخصيص فيجوز التمسك بالدليل العام لمن كان من أهل الاجتهاد الممارسين لأدلة الكتاب والسنة العارفين بها ، فإن عدم وجود المخصص لمن كان كذلك يسوغ له التمسك بالعام (١) ، بل هو فرضه الذي تعبَّده الله به ، ولا يُنافى ذلك تقدير وجود المخصص ؛ فإن مجرد هذا التقدير لا يسقط قيام الحُجَّة بالعام ، ولا يُعارض أصالة عدم الوجود وظهوره .

# الفرق بين العام المخصوص وعام يُرادُ به الخصوص

الموفية ثلاثين: في الفرق بين العام المخصوص والعام الذي أُريد به الخصوص (٢) قال الشيخ أبو حامد في «تعليقه» (٣) في كتاب البيع: والفرق بينهما أن الذي أُريد به الخصوص ما كان المراد أقل ، وما ليس بمراد هو الأكثر .

وقال أبوعلى بن أبي هريرة: العام المخصوص المراد به هو الأكثر ، وما ليس بمراد هو الأقل ، قال : ويفترقان في أن العام الذي أريد به الخصوص لا يصحُّ الاحتجاج بظاهره ، والعام المخصوص يصحُّ الاحتجاج بظاهره ، وقال ابن دقيق العيد في «شرح العنوان» : الثاني أعمُّ من الأول .

قال الزركشى: وفرق بعض الحنابلة بينهما بوجهين آخرين ، وهذا موضع خلافهم فى أن العام المخصوص مجاز أو حقيقة ، ومنشأ التَّرَدُّد أن إرادة إخراج بعض المدلول هل يصير اللفظ مُرادًا به الباقى أو لا ؟ وهو

<sup>(</sup>١) وانتصر لذلك الإمام ابن حزم في «أحكامه» (ج٢/ ٩٧ - ١٢٧) ، في بَحثٍ مُوسَّع وهو اختيار الشوكاني في «الإرشاد» (٤٠٣/١) .

<sup>(</sup>٣) هو كتاب «التَعْلِيقَةُ الكبرى في الفروع» للإمام أبى حامد أحمد بن محمد الإسفراييني المتوفى سنة ٤٠٦ هـ ، وهو كتاب عظيم من أصول المذهب عند الشافعية .

انظر : «كشف الظنون» (١/ ٤٢٣) .

يُقَوِّى كونه حقيقة ، لكن الجمهور على المجاز كما تقدَّم ، والنية فيه مُؤَثِّرة في نقل اللفظ عن معناه إلى غيره .

وقال على بن عيسى النحوى (١): إذا أتى بصورة العموم ، والمراد به الخصوص فهو مجاز إلا فى بعض المواضع إذا صار الأظهر الخصوص ، كقولهم: غسلت ثيابى ، وصرمت نخلى ، وجاءت بنو تميم (٢) ، وجاءت الأزد . انتهى .

قال الزركشى: وظن بعضهم أن الكلام فى الفرق بينهما مما أثاره المتأخِّرون وليس كذلك، فقد وقعت التفرقة بينهما فى كلام الشافعى وجماعة من أصحابنا فى قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ ﴾ (٣) هل هو عامً مخصوصٌ أو عامٍّ أريد به الخُصوص؟ انتهى .

ولا يخفاك أن العامَّ الذى أُريد به الخصوص هو : ما كان مصحوبًا بالقرينة عند التكلَّم به على إرادة المتكلِّم به بعض ما يتناوله بعمومه ، وهذا لا شك فى كونه مجازًا لا حقيقة ؛ لأنه استعمال اللفظ فى بعض ما وُضِعَ له سواء كان المراد منه أكثره ، أو أقله ؛ فإنه لا مدخل للتفرقة بما قيل من إرادة الأقل فى العام الذى أُريد به الخصوص ، وإرادة الأكثر فى العام الذى أُريد به الخصوص ، وإرادة الأكثر فى العام الذى

وبهذا يظهر لك أن العام الذى أُريد به الخصوص مجاز على كل تقدير ، وأما العام المخصوص : فهو الذى لا تقوم قرينة عند تكلَّم المتكلِّم به على أنه أراد بعض أفراده ، فيبقى مُتَنَاوِلاً لأفراده على العموم ، وهو عند هذا التناول حقيقة ، فإذا جاء المتكلِّم بما يدلُّ على إخراج البعض منه كان على الخلاف المُتَقَدِّم هل هو حقيقة في الباقى أم مجاز ؟

<sup>(</sup>۱) على بن عيسى بن على الرّمَاني ، النحوى ، الأديب ، اللغويُّ ، والأصول ، الفقيه ، له : الجامع الكبير في التفسير ، الحدود في النحو ، توفّي سنة ٣٨٤هـ .

انظر : «تذكرة الحفاظ» (٣/ ١٨٢) ، «شذرات الذهب» (٣/ ١٠٩) .

 <sup>(</sup>۲) تميم: من أكبر قبائل العرب وهي بطون كثيرة منها: نجد، البصرة، واليمامة، الأزد، فهي من قبائل اليمن. انظر : «المعجم الوجيز» ص ۷۸، «المصباح المنير» (۱۳/۱).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ٢٧٥ .

رَفَّعُ معِس ((رَجِعِنِ) (الْهَجَسَّيَ (الْسِلِيَّرِ) (الْفِرُووكِ www.moswarat.com

# الباب الرابع في الخاصِّ والتَّخْصيص والخُصوص

وفيه ثلاثون مسألة :

#### تعريفات مهمة

الأولى: في حَدُها: فقيل: الخاصُ هو: اللفظ الدَّالُ على مُسَمَّى واحدِ أعم من أن يكون فردًا ، أو نَوْعًا وصنفًا ، وقيل: ما دَلَّ على كثرة مخصوصة ، ولا يخلو ذلك عن إيراد عليهما ، والخصوص: هو كون اللفظ متناولاً لبعض ما يصلُح له لا لجميعه ، ويُعترض عليه بالعامِّ الذي أريد به الخصوص، وقيل: هو كون اللفظ متناولاً للواحد المُعَيَّ الذي لا يصلُح إلاً لَهُ ، ويعترض على تقييده بالوحدة والفَرْق بين الذي لا يصلُح إلاً لَهُ ، ويعترض على تقييده بالوحدة والفَرْق بين الخاصِّ والخصوص ، بأن الخاصُّ : هو ما يُراد به بعض ما ينطوى عليه لفظه بالوضع ، والخصوص : ما اختص بالوضع لا بالإرادة .

وأما المُخَصَّص : فَيُطلق على معان مختلفة ، فيوصف المتكلِّم بكونه مُخْصِّصًا للعامِّ ، بمعنى أنه أراد به بعض ما تناوله ، ويوصف النَّاصب لدلالة التخصيص : بأنه مُخَصِّص ، ويُوصف الدَّليل بأنه مُخَصِّص ، كما يُقال السَّنة تخصيص الكتاب ، ويُوصف المعتقد لذلك بأنه مُخَصِّص .

والمراد في هذا الباب ذكر حَدِّ التخصيص دون الخاصِّ والخُصوص ، والأولى في حدِّه أن يُقال : هو إخراج بعض ما كان داخلاً تحت العموم على تقدير (١) عدم المُخَصِّص .

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه التعريفات التي ذكرها المصنف وتفصيلاتها في: «البحر المحيط» (۳/ ٢٤٠ - ٢٤٠) ، «المحصول» (۱/ ق٣/ ۷) ، «التمهيد» للكلوذاني (١/ ٧١) ، «تشنيف المسامع» للزركشي (١/ ٣٠٠) ، «أصول الجصاص» (١/ ٦٨) ، «أحكام الآمدي» (٢/ ٣٠٠ - ٣٠٠) ، =

# النسخ والتخصيص والفرق بينهما

الثانية : في الفرق بين النسخ والتخصيص (١) : وهو من وجوه ، منها: أن التخصيص لا يكون إلا لبعض الأفراد ، والنسخ يكون لكلها ، ومنها : أن النسخ يتطَرَّق إلى كل حُكْم سواء كان ثابتًا في حَقٍّ شخص واحد أو أشخاص كثيرة ، والتخصيص : لا يتطرَّق إلا إلى الأول، ومنها: أنه يجوز تأخير النُّسْخ عن وقت العمل بالمنسوخ، ولا يجوز تأخير التخصيص عن وقت العمل بالمخصوص ، ومنها : أنه يجوز نَسْخ شريعة بشريعة أخرى ، ولا يجوز التخصيص ، ومنها : أن النسخ رَفْع الحُكم بعد ثُبوته ، بخلاف التخصيص فإنه بيان المراد باللفظ العام ، ومنها : أن التخصيص بيان ما أُريد بالعُموم ، والنَّسخ بيانُ ما لم يُرَدُ بالمنسوخ، ومنها: أن النسخ لا يكون إلا بقول وخطابٍ، والتخصيص قد يكون بأدِلَّة العقل ، والقرائن ، وسائر أدِلَّة السمع ، ومنها: أن التخصيص يجوز أن يكون بالإجماع ، والنسخ لا يجوز أن يكون به ، ومنها: أن التخصيص لا يدخل في غير العام ، بخلاف النسخ فإنه يرفع حُكم العام والخاص، ومنها: أن التخصيص يكون في الأخبار والأحكام ، والنسخ يختص بالأحكام الشرعية ، ومنها : جواز اقتران التخصيص بالعامِّ وتَقَدُّمِه عليه ، وتأخُّره عنه مع وجوب تأخُّر الناسخ عن المنسوخ، وقيل: غير ذلك ، وبعضها غير مُسَلِّم ، وبعضها يمكن دخوله في البعض الآخر منها .

<sup>=</sup> "شرح اللُّمع » (۲/ ٥) ، " العدة » لأبي يعلى (١/ ١٥٥) ، " شرح الكوكب » (٣/ ٢٦٧ – ٢٦٩) « الإبهاج » (٢/ ١١٩) .

<sup>(</sup>١) انظر: هذه الوجوه والفروق التي أشار إليها في: «البحر المحيط» (٣/ ٢٤٣ – ٢٤٥)، «إرشاد الفحول» (١٠/ ٢٤٥)، «المحصول» (١/ ٩/ ١٠٥)، «نفائس الأصول» (١/ ٢٥٥)، «أرشاد الفحول» على البيضاوي» (١/ ١٠٤)، «الإبهاج» (١/ ١١٩)، «الوصول» لابن برهان (١/ ٢٠٠).

#### جواز تخصيص العمومات

الثالثة: اتفق أهل العلم سَلَفًا وخَلَفًا على أن التخصيص للعمومات جائز (۱) ، ولم يخالف فى ذلك أحد بمن يُعْتَدُّ به وهو معلوم من هذه الشريعة المُطَهَّرة حتى قيل (۲) : إنه لا عامًّ إلا وهو مخصوص إلا قوله تعالى : ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ (۳) وقوله : ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ اللّهُ مَا مَنْ نَسَب أو رَضَاع ، وإن عَلَتْ أَمَّهُ مَنْ نَسَب أو رَضَاع ، وإن عَلَتْ فهى حرامٌ ، وقوله : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ (٥) ، ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ ٱلمُوتِ ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَمَا مِن دَآتِةِ فِ ٱلأَرْضِ إِلّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا ﴾ (٧) .

# القَدُر الباقي بعد التخصيص

الرابعة: اختلفوا في القَدْر الذي لا بُدَّ من بقائه بعد التخصيص على مذاهب (^):

الأول: أنه لا بُدَّ من بقاء جَمْع يَقْرُب من مدلول العامِّ ، وإليه ذهب أكثر أصحاب الشافعي ، وإليه مال الجُويني ، واختاره الغزالي والرازي .

<sup>(</sup>۱) ونقل الباجى إجماع الأُمَّة عليه ، وهو مذهب الأنمة الأربعة وغالب أهل الأصول . قال ابن السبكى : لم يُخالف فى ذلك إلا شِردْمة قليلون . انظر : «الإبهاج» (۲/ ۱۲۳) ، «التبصرة» ص ١٤٣ ، «شرح اللَّمع» (٢/ ٦) ، «المحصول» (١/ ق٣/ ١٤) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٣٠١) «إحكام الفصول» (١/ ١٧٦) ، «العدة» (٢/ ٥٩٥) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢١٣) ، «أحكام الاَّمدى» (٢/ ٣٠٠) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٢٦٩) .

<sup>(</sup>٢) ا**لقائل هو** : الإمام عَلم الدين العراقى فيما ذكره الشوكانى فى « الإرشاد » (١/ ٤١٢) .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات ، الآية : ١٦ . ﴿ ٤) سورة النساء ، الآية : ٢٣ .

<sup>(</sup>٥) سُورة الرحمٰن، الآية : ٢٦ . (٦) سورة آل عمران، الآية : ١٨٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة هود ، الآية : ٦ .

<sup>(</sup>٨) انظر: هذه الأقوال وتفصيلها في «الإبهاج» (١/ ١٢٤) ، «التبصرة» ص ١٢٥ - ١٢٦ ، «أحكام الآمدى» (٢/ ٣٠٢) ، «المحصول» (١/ ق٣/ ٢٦١) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٣٧٢) ، «إحكام الفصول» (١/ ١٥٥) ، «البحر المحيط» (٣/ ٢٥٥) ، «التمهيد» للكلوذاني (٢/ ١٣١) «فواتح الرحموت» (١/ ٣٠٦) ، «شرح الأسنوى» (٢/ ١١١) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٣١٦) ، «الوصول» لابن برهان (١/ ٣١٨) ، «العضد على ابن الحاجب» (٢/ ١٣١) .

والثانى: أن العام إن كان مفردًا كمن ، والألف ، واللام نحو: اقتل مَن فى الدار ، واقطع السَّارق ، جاز التخصيص إلى أقل المراتب وهو واحد ؛ لأن الاسم يصلُح لهما جميعًا ، وإن كان بلفظ الجمع كالمسلمين جاز إلى أقل الجمع ، وذلك إما ثلاثة أو اثنان على الخلاف قاله القفّال الشاشى وابن الصباغ .

الثالث: التفصيل بين أن يكون التخصيص بالاستثناء والبَدَل فيجوز إلى الواحد وإلا فلا قال الزركشي (١): حكاه ابن المطهر (٢).

الرابع: أنه يجوز إلى أقلّ الجمع مُطْلقًا حكاه ابن برهان (٣) وغيره.

الخامس: أنه يجوز إلى الواحد فى جميع ألفاظ العموم وهو الذى اختاره الشافعي ونُسِبَ إلى الجمهور .

السادس: إن كان التخصيص بمتّصل ، فإن كان بالاستثناء أو البَدَل جاز إلى الواحد نحو أكْرِم الناس إلا الجُهّال ، وإن كان بالصفة أو الشرط فيجوز إلى اثنين ، وإن كان التخصيص بمنفصل وكان في العام المحصور القليل جاز إلى اثنين ، وإن كان العام غير محصور ، أو كان محصورًا كثيرًا ، جاز بشرط كون الباقي قريبًا من مدلول العام ذكره ابن الحاجب واختاره .

قال الأصفهاني في «شرح المحصول»: ولا نعرفه لغيره ، والذي ينبغى اعتماده في مثل هذا المقام أنه لابُدَّ أن يبقى بعد التخصيص ما يصحُّ أن يكون مدلولاً للعامِّ ، ولو في بعض الحالات ، وعلى بعض التقادير ، كما تشهد لذلك الاستعمالات القرآنية ، والكلمات العربية ، ولا وجه

<sup>(</sup>١) انظر: «البحر المحيط» (٣/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) لَعَلَّه يوسف بن على بن المُطَهِّر أبو المظفّر ، سديد الدين ، مُحَدِّث ، فقية ، أصولً من آثاره : مجموعة الفتاوى . انظر : «معجم المؤلفين» (١٧٣/٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «الوصول إلى الأصول» لابن برهان (١/ ٣١٨) .

لتقييد الباقى بكونه أكثر مما قد خُصَّ ، أو بكونه أقرب إلى مدلول العام فإن هذه الأكثرية والأقربية لا تقتضيان كون ذلك الأكثر والأقرب هما مدلولا العام على التمام ، فإنه بمجرد إخراج فَرْد من أفراد العام يصير العامُ غير شامل لأفراده ، كما يصير غير شامل لها عند إخراج أكثرها ، ولا يصحُّ هلهنا أن يقال : إن الأكثر في حُكْم الكُلِّ ؛ لأن النزاع في مدلول اللفظ ، ولا وَجه للتقييد بكونه جمعًا ؛ لأن النزاع في معنى الحموم لا في معنى الجمع ، ولا وجه للفرق بين كون الصيغة مُفردة الفطّا : كمن ، وما ، وبين كونها غير مفردة ، فإن هذه الصّيغ التي ألفاظها مفردة لا خلاف في كون معانيها متعدّدة ، والاعتبار إنما هو بالمعانى لا بمجرد الألفاظ (١) .

# اختلافهم في ماهية المُخَصــُـص

الخامسة: اختلفوا في المخصّص على قولين (٢) حكاهما القاضي في «المُلَخّص» وابن برهان في «الوجيز» (٣):

أحدهما: أنه إرادة المتكلِّم ، والدليل كاشف عن تلك الإرادة .

وثانيهما: أنه الدليـل الذي وقع به التخـصيص ، واختـار الأول ابن برهان (³) .

والحق أن المُخَصِّص حقيقة هو المتكلِّم ، لكن لما كان المتكلِّم يُخَصِّص بالإرادة أسند التخصيص إلى إرادته ، فَجُعلت الإرادة مُخَصِّصة ، ثم جُعل ما دلَّ على إرادته وهو الدليل اللفظى أو غيره

<sup>(</sup>١) انظر : هذا الترجيح وأدِلّته في « إرشاد الفحول » (١/ ٣٢٠) .

<sup>(</sup>٢) انظر : هذين القولين في ماهية المخصِّص في : «نفائس الأُصول» للقرافي (٢/ ٥٥٢) ،

<sup>«</sup> البحر المحيط » (٣/ ٢٧٣) ، « إرشاد الفحول » (١/ ٢١٦) ، « الوصول » لابن برهان (١/ ٢٥٨) .

<sup>(</sup>٣) وعرَّفه ابن برهان في " الوصول » (١/ ٢٥٨) : بأنه إبانة مراد المتكلِّم من اللفظ العام .

<sup>(</sup>٤) في كتابه «الوصول إلى الأصول» (١/٣٣٣) ، ورجَّحه ، وأطال في رَدِّ القول الثاني .

<sup>(</sup>٥) انظر : «المحصول» (١/ ق٣/٨) ، مع «المسودة» ص ١١٤) ، «المعتمد» (١/ ٢٥٦) .

مخصِّصًا فى الاصطلاح ، والمراد هنا إنما هو الدليل ، فالمُخَصَّص للعامِّ : إما أن يستقلَّ بنفسه فهو المنفصل ، وإما أن لا يستقلَّ بل يتعلَّق معناه باللفظ الذى قبله فهو المتَّصل ، فالمنفصل سيأتى إن شاء الله تعالى .

وأما المتصلُ فقد جعله الجمهور أربعة أقسام: الاستثناء المتصلُ ، والشرط ، والصفة ، والغاية .

قال القرافى: وقد وجدتها بالاستقراء اثنى عشر هذه الأربعة . وثمانية أُخرى وهى : بدل البعض من الكل ، والحال ، وظرفا الزمان ، والمكان ، والمجرور مع الجار ، والتمييز ، والمفعول معه ، والمفعول لأجله ، فهذه اثنا عشر ليس فيها واحد يستقلُ بنفسه ، ومن اتَّصل بما يستقلُ بنفسه عمومًا كان أو غيره صار غير مستقلُ بنفسه .

### جواز الاستثناء من الجنس

السادسة: لا خلاف فى جواز الاستثناء من الجِنْس ، كقام القوم إلا زيدًا وهو المتصل (١) ، ولا تخصيص إلاً به ، وأما المنقطع فلا يُخَصَّص به نحو: جاءنى القومُ إلا حِمَارًا ، فالمتصل ما كان اللفظ الأول منه يتناول الثانى ، والمنقطع ما كان اللفظ الأول منه لا يتناول الثانى .

وقد اخْتُلف فى الاستثناء المنقطع هل وقع فى اللغة أم لا؟ فمن أهل اللغة من أنكره ، وقال العضد (٢) فى شرحه « لمختصر المنتهى » : لا نعرف خِلافًا فى صِحَّته لُغة (٣) واختلفوا أيضًا هل وقع فى القرآن أم لا؟ فأنكر

<sup>(</sup>۱) الاستثناء المتصل: هو إخراجُ شيء لولاه لوجب أو جاز دخوله. انظر: تعريفه في «شرح الكوكب» (۲۸۲/۳)، «القواعد» لابن اللحام ص ۲٤٥، «الوصول» لابن برهان (۱/۲۵۶)، «البرهان» للجويني (۱/۲۵۸)، «البحر المحيط» (۳/۲۷۵)، «إحكام الفصول» (۱/۲۷۸)، «شرح اللَّمع» (۲/۰۹).

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بن أحمد بن عبد العفار الإيجى الشهير بعضد الدين ، فقيه ، أصولى ، متكلم ، نحوى ، له : شرح منتهى لابن الحاجب فى الأصول ، المواقف فى علم الكلام . توفى سنة ٥٦هـ . انظر : «شذرات الذهب» (٦/ ١٧٤) ، «البدر الطالع» (١/ ٣٢٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «شرح العضد على مختصر ابن الحاجب ، (٢/ ١٣٢) .

بعضهم وقوعه فيه ، **وقال ابن عطية** (١) : لا يُنكر وقوعه في القرآن إلاً أعجمي (٢) ، واختلفوا أيضًا هل هو حقيقة أم مجاز؟ على مذاهب :

الأول: أنه حقيقة ، واختاره الباقلاني، وابن جنّي ، وهو ظاهر كلام النِّحاة . الثاني: أنه مجاز ، وبه قال الجمهور (٣).

الثالث: أنه لا يُسَمَّى استثناء لا حقيقة ولا مجازًا، حكاه القاضى فى «التقريب»، والماوردى (1) ، ثم اختلفوا فى حَدُه ولا يتعلَّق بذلك كثير فائدة ، فقد عرفت أنه لا يُخَصَّص به ، وبحثناً إنما هو فى التخصيص ، ولا يخصَّص إلا بالمتصل ، فلنقتصر على الكلام المتعلَّق به .

#### وقوع الاستثناء في لغة العرب

السابعة: قال بعضهم: إن الاستثناء في لُغة العرب مُتَعَذَر خِلافًا للجمهور، والظاهر ما ذهب إليه الجمهور (٥)، والمسألة قليلة الفائدة ؛ لأن الاستثناء قد تقرَّر وقوعه في لُغة العرب تقرُّرًا مقطوعًا به لا يتيسر لمنكر أن

<sup>(</sup>۱) عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية الغرناطى ، الإمام ، الفقيهُ ، المُفَسِّر ، المالكئ أحد الأثمة الأعلام ، له : الوجيز فى تفسير الكتاب العزيز ، فهرس الشيوخ . توفَّى سنة ٥٤١ ه . انظر : «الصلة» (١/ ٣٨٠) ، «بغية الملتمس» (٣٧٦) ، «فهرس الفهارس» (٢/ ٢٣٤) . (٢) نقله عنه الزركشي في «البحر المحيط» (٣/ ٢٧٨) .

<sup>(</sup>٣) تحقيق المسألة أن جمهور العُلَماء ذهبوا إلى صِحَّة الاستثناء من غير الجنس مُطلقًا وبه قال مالك ، والشافعي ، وهو رواية عن أحمد ، واختاره أبو الخطاب من الحنابلة ، وعلى القول بجوازه فهل هو حقيقة أم لا ؟ فجمهور عُلَماء الأصول أنه حقيقة في المتصل ، مجاز في الاستثناء المنقطع ، وإليه ذهب الشيرازي ، والرازي وابن الحاجب والسبكي والباجي . انظر : «إحكام الفصول» والرائم (١٨٥١) ، «المبحر المحيط » (٣/ ٢٧٨) ، «التبصرة » ص ١٦٥ ، «المحصول» (١/ ق٣/ ٤٣) ، «المستصفى » (١/ ١٦٧) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٢٨٧) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٢١٦) ، «تيسير التحرير» (١/ ٢٨٧) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٤١٩) ، «نفائس الأصول» (٢/ ٨٥٠) .

<sup>(</sup>٤) على بن محمد بن حبيب البصرى ، المعروف بالماوردى أبو الحسن ، الفقيه ، الشافعى ، المُفَسِّرُ ، له : الحاوى الكبير فى الفقه الشافعى ، تفسير كبير للقرآن الكريم . توفَّى سنة ٤٥٠ هـ . انظر : «طبقات السبكى» (٣٠٣/٣) ، «وفيات الأعيان» (١/ ٤١٠) .

<sup>(</sup>٥) انظر : هذه المسألة بتفصيلاتها في «البحر المحيط» للزركشي (٣/ ٢٩٤) ، «إرشاد الفحول» (١٩٨/١) .

يُنكره ، وتقرَّر أن ما بعد آلة الاستثناء خارج عن الحُكم لما قبلها بلا خلاف ، ولا وليس النزاع إلا في صِحَّة توجيه ما قد تَقَرَّر وقوعه وثبت استعماله ، ولا نُطوِّل الكلام باستيفاء ما قيل في تلك المسألة وأدِلَّة أجوبتها وما قيل عليها .

# شروط صحة الاستثناء

الثامنة: يُشترط في صِحَّة الاستثناء شروط:

الأول: الاتّصال بالمستثنى منه لفظًا بأن يكون الكلام واحدًا غيرُ منقطع، وإليه ذهب جمهور أهل العلم، وروى عن ابن عباس أنه يصحّ الاستثناء وإن طال الزمان، ثم اختُلف عنه، فقيل: إلى شهر، وقيل: إلى سَنَةِ، وقيل: أبدًا.

قال القرافى: المنقول عنه فى التعليق على مشيئة الله خاصَّة ، كمن حلف وقال: إن شاء الله ، وليس هو فى الإخراج بإلا وأخواتها. انتهى (١).

ومن قال بأن هذه المقالة لم تصحّ عن ابن عباس لعلَّه لم يعلم بأنها ثابتة في «مستدرك الحاكم» (٢) وقال: صحيح على شرط الشيخين بلفظ: «إذا حلف الرجل على يمين فله أن يستثنى إلى سنة» (٣) ومثله عند أبى موسى المدينى (٤) وسعيد بن منصور (٥) وغيرهما من طُرُق.

<sup>(</sup>١) انظر : كلام القرافي بلفظه في «شرح المحصول» (٢/ ٥٨٣ - ٥٨٤) .

<sup>(</sup>٢) محمد بن عبدالله بن حمدويه المعروف بابن البَيِّع الحاكم النيسابورى ، الإمام الحافظ ، المُحَدِّث ، المؤرِّخ ، له : المستدرك ، التاريخ ، الدعاء . توفَّى سنة ٤٠٥ هـ .

انظر : «السير» (٧/ ٢٧٤) ، «العبر» (٣/ ٩١) ، «تذكرة الحفاظ» (٣/ ١٠٣٩) .

<sup>(</sup>٣) فى « المستدرك » كتاب الأيمان والنذور رقم (٣٤/٨٧٣٣) (٣٤/٣٠) ، وصحَّحه وأقره الذهبى .

<sup>(</sup>٤) محمَّد بن عمر بن أحمد الشهير بأبى موسى المَدِينيُّ ، الأصفهانى ، إمام جليل من كبــار حُفَّاظ الحديث والسُّنة والقراءات ، له : معرفة الصحابة ، وعوالى التابعين ، توفَّ سنة ٥٨١ هـ . انظر : «تذكرة الحفاظ» (٤/ ١٣٣٤) ، «طبقات الشافعية» (٦/ ١٦٠) .

<sup>(</sup>٥) سعيد بن منصور بن شعبة الخراساني ، الإمام الحافظ الثبت ، روى عن مالك ، والليث وجماعة ، قال أحمد : من أهل الفضل والصدق ، توفّى سنة ٢٢٧ هـ ، له : السنن والزهد . انظر : « التاريخ الصغير » (٢/ ٣٥٨) ، « سير النبلاء » (١/ ٥٨٦) ، « الكاشف » (١/ ٣٧٣) .

وبالجملة فالرواية عنه ﷺ قد صحَّت ، لكن الصَّواب خلاف ما قاله . ق**ال ابن القيم** (١) في «مدارج السالكين » (٢) : إن مُراده أنه إذا قال شيئًا ولم يستثن فله أن يستثنى عند الذُّكْر ، وقد غَلَط فيه من لم يفهم كلامه . انتهى . وهذا التأويل يدفعه ما تقدَّم عنه .

والاستثناء بعد الفَصْل اليسير (٣) وعند التذكّر قد دَلَّت عليه الأدِلَّة الصحيحة منها حديث أبى داود وغيره « والله لأغْزُون قُرَيْشًا ، ثم سكت ، ثم قال: إن شاء الله » (٤) ومنها حديث: «ولا يُغْضَذُ شجرها (٥) ولا يُخْتَلَى خَلاَها » (٢) ، فقال العباس (٧): إلا الإذخر (٨)

<sup>(</sup>١) محمد بن أبى بكر بن أيوب بن سعد الزَّرْعَىٰ الدمشقى ، المعروف بابن قيِّم الجوزية ، الإمام الجليل ، شيخ الإسلام ، الفقيه ، الحنبلى ، المُفَسِّرُ ، المُحَدِّث ، الأصولى ، صاحب التصانيف المتكاثرة . توفَّى سنة ٢٥١ هجرية .

انظر: «الدرر الكامنة» (٣/ ٤٠٠) ، «البدر الطالع» (١٤٣/٢) .

<sup>(</sup>۲) هو كتاب «مدارج السالكين شرح منازل الساترين» لأبي عبدالله الهروى. انظر: «هدية العارفين» (۲/ ۱۵۸)، وانظر في «مدارج السالكين» فصل في الاستثناء (۱/ ۳۱۹).

<sup>(</sup>٣) قال البغوى في «شرح السُّنة» (١٧/٦): اختلف أهل العلم في الاستثناء إذا كان منفصلاً عن اليمين ، فذهب أكثرهم إلى أنه لا يُعمل إلا أن يكون بين اليمين والاستثناء سكتة يسيرة ، كسكتة الرجل للتذكّر أو للعي ، أو للتنفّس ، فإن طال الفصل ، أو اشتغل بكلام آخر بينهما ثم استثنى ، فلا يصحّ ، وذهب بعضهم إلى جوازه ما دام في المجلس ، رُوى ذلك عن طاووس ، والحسن ، وقتادة ، وأحمد ا هر باختصار . وانظر نحو هذا في «معالم السُّنن» (١٤/٥٥) .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود كتاب الأيمان (٣٢٨٥ ، ٣٢٨٦) ، والبيهقي كتاب الأيمان «السنن» (٢٠/١٠) ، وعبد الرزاق في «المصنَّف» (١١٣٠٦) ، والطحاوى في «المشكل» (٢/ ٣٧٨) ، من حديث ابن عباس رضى الله عنهما ، وقال الهيثمي في «المجمع» (٤/ ١٨٤) ، ورجاله رجال الصحيح وصححه ابن حبان ، وحسنه ابن القطان ، ورجح جَمْعٌ إرساله كما في علل ابن أبي حاتم (١/ ٤٤٠) . (٥) قوله : ولا يُغضَدُ شجرها : العَضَد : القطعُ ، وظاهر الحديث يوجب تحريم قطع أشجار

 <sup>(</sup>٥) قوله: ولا يَعْضد شجرها: العَضد: القطع، وظاهر الحديث يوجب تحريم قطع اشجار الحرم كذا في « شرح السنة » للبغوى (٤/ ٤١٣) ، « النهاية » (٢/ ٧٥٢ ، ٣/ ٢٥١) .

<sup>(</sup>٦) قوله: ولآيُخْتَلَى خلاه: الخلى: الرَّطب من النبات. انظر: «شرح السُّنة » (٤/٤١٤). (٧) العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف عم النبى ﷺ ، وُلد قبل الرسول ﷺ بسنتين ، وانتهت إليه في الجاهلية السُّقَاية والعمارة ، توفى بالمدينة سنة ٣٢ هجرية .

انظر : «الإصابة» (٢/ ٢٧١) .

 <sup>(</sup>٨) الإذخِر: حشيشة طيبة الرائحة تُسقف بها البيوت فوق الحشب.
 انظر: «النهاية» (١/٣٣)، «فتح البارى» (١/٩٥).

فإنه لقَيْنِهِمْ (١) ولبيُوتِهِمْ ، فقال صلى اللَّه عليه وآله وسلم: «إلا الإِذْخر» وهو في الصحيح (٢) ، ومنها قوله صلى اللَّه عليه وسلم في صلح الحديبية (٣) «إلا سُهَيْل ابن بيضاء» (٤)

#### حكم الاستثناء المستغرق

الثانى: أن يكون الاستثناء غير مستغرق ، فإن كان مُستَغْرِقًا فهو باطلٌ بالإجماع ، حكاه جماعة من المحقّقين منهم الرازى فى «المحصول» (٥) وابن الحاجب فى «مختصر المنتهى» (٦) ، واتفقوا على جواز الاستثناء إذا كان المستثنى أقل مما بقى من المستثنى منه ، واختلفوا إذا كان أكثر مما بقى منه فمنع ذلك قوم من النّحاة منهم الزّجّاج ، قال ابن جنى: لو قال له عندى مائة إلا تسعة وتسعين ما كان متكلّمًا بالعربية ، قال ابن قتيبة فى كتاب «المسائل»: إنه لا يجوز فى اللغة .

<sup>(</sup>۱) لقينيهِمْ: القَيْنُ: الحدَّادُ، وقال الطبرى: هو عند العرب كل ذى صناعة يعالجها بنفسه. قال ابن حجر: وكان أهل مكة يسقفون به البيوت بين الخشب، ويسدون به الخلل من اللَّبِئات بين القبور، ويستعملونه فى الوقود بدلاً من الحَلْفَاء. انظر: « فتح البارى» (٤/ ٥٩).

<sup>(</sup>۲) متفق عليه: رواه البخارى كتاب جزاء الصيد (۱۸۳۲) ، ومسلم كتاب الحج (۱۳۵۳/۶٤٥) من حديث ابن عباس رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>٤) سَهُل : وقيل سُهَيْل بن بيضاء ، وبيضاء هي أُمُه ، واسم أبيه وهب بن ربيعة بن عمرو القرشي ، وقال أبو حاتم : كان ممن يُظهر الإسلام بمكة ، ويكتم إسلامه فأخرجته قريش إلى بدر فأسر ، فشهد ابن مسعود رضي بأنه رآه يُصلى . انظر : «الإصابة» (٣٠٥/٣٠) طبعة دار الغد .

<sup>(</sup>٥) انظر : "المحصول» (١/ ق٣/٥٣) ، "وأحكام الآمدي» (٣١٨/٢) .

<sup>(</sup>٦) انظر : "العضد على مختصر المنتهى" لابن الحاجب (٢/ ١٣٨) .

قال الشيخ أبو حامد: إنه مذهب البصريين ، ومن المانعين أحمد بن حنبل ، وأبو الحسن الأشعرى ، وهو أحد قَوْلَىٰ الشافعى ، وأجازه أكثر أهل الكُوفة ، وأكثر الأصوليين (١) وهو قول السِّيرافي وأبو عبيد من النُّحاة مُحْتَجِّين بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنَ إِلَّا مَنِ النُّحاة مُحْتَجِّين بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَن أَ إِلَّا مَنِ النُّحَاةِ مُنْ الْفَاوِينَ ﴾ (٢) والمتَّبعون له هم الأكثر بدليل قوله تعالى : ﴿ وَفَلِل مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ (٣) ، وقوله : ﴿ وَمَا أَكَثُرُ النَّاسِ وَلَوَ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ ﴾ (١) .

والحق أنه لا وجه للمنع لا من جِهَةِ اللُّغة ، ولا من جِهَةِ الشرع ، ولا من جِهَةِ الشرع ، ولا من جِهَةِ العقل .

وأما جواز استثناء المساوى فبالأولى وإليه ذهب الجمهور وهو واقع في اللُّغة ، وفي الكتاب العزيز نحو قوله سبحانه : ﴿ قُرِ ٱلَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (٥) ونقل عن الحنابلة أنه لا يصحُّ المساوى ولا وجه لذلك (٦).

الثالث: أن يلى الكلام بلا عاطف ، فأما إذا وَلِيَهُ بحرف العطف كان لغوًا بالاتفاق نحو عندى له عَشْرة دراهم وإلا دِرهمًا .

<sup>(</sup>۱) وهو مذهب أكثر أهل الأصول ، ورجَّحه الرازى ، والشيرازى ، والآمدى ، والغزالى ، وعزاه ابن مفلح إلى أكثر الفُقَهاء والمتكلِّمين . انظر : "التبصرة » ص ۱۲۸ ، "اللَّمع » ص ۱۱۰ ، "شرح اللَّمع » (۲/ ۹۰) ، "المستصفى » (۲/ ۱۷۱) ، "المحصول » (۱/ ق٣/ ٥٣) ، "أحكام الآمدى » (٣/ ٣٠٨) ، "الوصول » (٣/ ٣٠٨) ، "الوصول » لابن برهان (١/ ٢٤٨) .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر ، الآية : ٤٢ . (٣) سورة سبأ ، الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف ، الآية : ١٠٣ . (٥) سورة المزمل ، الآيتان : ٢ ، ٣ .

<sup>(</sup>٦) بل الصحيح عند الحنابلة استثناء المساوى (أو النصف) وصحَّحه فى «الإنصاف» ، وقال ابن هُبيرة: وهو ظاهر المذهب وصحّحه ابن حمدان فى «الرعاية» وابن عقيل وغيرهم . «الإنصاف» (١٥٦/٣٠) ، «المحرر فى الفقه» لأبى البركات (٢/ ٤٥٦) ، «المسودة» ص ١٥٥ .

الرابع: أن لا يكون من شيء مُعَيَّنِ مشارِ إليه كَمَّا أو أشار إلى عشرة دراهم، فقال: هذه الدراهم لفلان إلا هذا وهذا.

قال إمام الحرمين في «النهاية »: إن ذلك لا يصحُ ، والحق جوازه ولا مانع منه ، ومجرد الإقرار في ابتداء الكلام موقوف على انتهائه من غير فَرْق بين مشار إليه وغيره .

#### الاستثناء من الإثبات وعكسه

التاسعة: اتفقوا على أن الاستثناء من الإثبات نَفَى ، وأما الاستثناء من النفى (۱) فذهب الجمهور إلى أنه إثبات ، وذهبت الحنفية إلى أنه لا يكون إثباتاً ، وجعلوا بين الحُكم بالإثبات والحُكم بالنفى واسطة وهى : عدم الحُكم . والفخر الرازى وافق الجمهور فى «المحصول» (۲) ، والحنفية فى تفسيره ، والحق ما ذهب إليه الجمهور ، ودعوى الواسطة مردودة ، ونَقْلُ الأئمة عن اللغة يخالف ما قالوه ، ويَردُّ عليه ، ولو كان ما ذهبوا إليه صحيحًا لم تكن كلمة التوحيد توحيدًا ، فإن قولنا لا إله إلا الله هو استثناء من نفى وقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : «أمرتُ أن أقاتل النّاسَ حتى يقولوا لا إله إلا الله » (۳) .

#### الاستثناء بعد خمل متعاطفة

العاشرة: اختلفوا في الاستثناء الوارد بعد جُمَل متعاطفة هل يعود

<sup>(</sup>۱) مثال النفى من الإثبات إذا قال: له على عشرة إلا درهمًا ، كان ذلك إقرارًا منه بتسعة ، ومثال الثانى: إذا قال: ليس له على شيء إلا درهمًا ، كان مُقِرًا بدرهم ، واستثنى المالكية من هذه القاعدة الأيمان في أن الاستثناء فيها من النفى ليس بإثبات ، وعلى الأول جمهور الأصوليين من الحنابلة والمالكية والشافعية ، ورجَّحه من الحنفية اللبوسى والحلواتى ، والبزدوى . انظر: «المحصول» (١/ ق٣/ ٥٦) ، «تيسير التحرير» (١/ ٤٩٤) ، «فتح الغفار» (١/ ٤٠٢) ، «البحر المحصول» (١/ ق٣/ ٥٠) ، «نفائس الأصول شرح المحصول» (١/ ٢٠١) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «المحصول » (١/ ق٣/ ٥٧) .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الاعتصام (٧٢٨٤) ، ومسلم كتاب الإيمان (٣) ٢١) عن ابن عمر رضى الله عنهما .

إلى الجميع أو إلى الأخيرة كقوله سبحانه: ﴿ وَاَلَذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ اللّهَ الْحَرَرُ وَلَا يَقْتُلُونَ النّفْسَ الّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلّا بِالْحَقِّ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلّا مَن تَابَ ﴾ (١) فذهب الشافعي وأصحابه إلى أنه يعودُ إلى جميعها ما لم يخصُه دليل ، ونُسب هذا إلى مالك وأصحابه ، وحُكى عن الحنابلة ، ونقلوه عن نَصْ أحمد .

وذهب أبو حنيفة ، وجمهور أصحابه إلى عَوْدِه إلى الجملة الأخيرة إلا أن يقوم دليلٌ على التعميم ، واختاره الفخر الرازى . قال الأصفهاني فى «القواعد» : إنه الأشبه ، ونقل عن الظاهرية ، وحُكِى عن أبى عبدالله البصرى ، وأبى الحسن الكرخى ، وإليه ذهب أبو على الفارسى ، وذهب جماعة إلى الوقف ، وهو مذهب الأشعرية ، واختاره الجوينى والغزالى ، ومنهم من فَصَّلَ القول فيه وذكر وجوها .

والحق الذى لا ينبغى العُدول عنه ، أن القَيْد الواقع بعد جُمَلِ – إذا لم يمنع مانع من عَوْده إلى جميعها لا من نفس اللفظ ولا من خارج عنه – فهو عائدٌ إلى جميعها ، وإن منع مانع فلهُ حُكْمه .

قد أطال أهلُ الأصول الكلامَ في هذه المسألة (٢) ، وساقوا من أدِلَة المذاهب ما لاطائل تحته ، فإن بعضها احتجاج بقصة خاصة في الكتاب أو السُّنة ، قد قام الدليل على اختصاصها بما اختصت به ، وبعضها يستلزم القياس في اللغة وهو ممنوع .

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان ، الآيات : (٦٨ – ٧٠) .

<sup>(</sup>٢) انظر: هذه المسألة مع تفصيل الأقوال فيها في "الإبهاج" (١٦٣/٢) ، "كشف الأسرار" (١٦٣/٣) ، "شرح اللَّمع " (١٤/ ٩٤) ، "التبصرة" ص ١٧٢ ، "المحصول" (١/ ق٣/ ٦٣) ، "المستصفى " (١/ ١٧٤) ، "البرهان " (١/ ٢٦٣) ، "القواعد " لابن اللحام ص ٢٥٧ ، "الوصول " لابن برهان (١/ ٢٥١) ، "تشنيف المسامع " (١/ ٣٧٦) ، "البحر المحيط " (٣/ ٣٠٧ - ٣٠٩) ، "إرشاد الفحول " (١/ ٤٣١) .

# الجملة الواقعة بعد المستثنى منه

الحادية عشرة: إذا وقع بعد المستثنى منه ، والمستثنى جُمُلة (۱) تَصْلُح أَن تَكُونَ صَفَة لَكُلُ واحد منهما ، فعند الشافعية أَن تلك الجُملة ترجع إلى المستثنى منه ، وعند الحنفية إلى المستثنى ، وهكذا إذا جاء بعد الجُمَلُ ضمير يصلُح لكل واحدة منهما (۲) .

# التخصيص بالشرط

الثانية عشرة: التخصيص بالشرط: وأحسن ما قيل في حَدِّهِ أنه: ما يتوقَّف عليه الوجود، ولا دخل له في التَّأْثير والإفضاء (٣).

وينقسم إلى أربعة أقسام: عقلى: كالحياة للعلم ، وشرعى: كالطَّهارة للصلاة ، ولُغَوى: كالتعليقات نحو: إن قمتَ قمتُ ، وعادى: كالسُّلَم لصُعود السَّطح ، ثم الشرط قد يَتَّحِدُ ، وقد يتعدَّدُ ، ومع التَّعَدُّدِ قد يكون كل واحد شرطًا على الجمع ، فيتوقَّف المشروط على حصولها جميعها ، وقد يكون كل واحد شرطًا مستقلًا ، فيحصل المشروط بحصول أى واحدٍ منها ، والشرط كالاستثناء في اشتراط الاتصال ، واختلفوا في الشرط الداخل على الجُمَل هل يرجع حُكمه إليها بالكُلِّية ، فاتفق أبو حنيفة والشافعي على رُجوعه إلى الكل (٤) ،

<sup>(</sup>١) لتوضيح هذه المسألة ساق لها الشوكاني في « الإرشاد » (١/ ٤٣٥) مثلًا كأن يقول قائل : عندى له ألف درهم إلا مائة قضيتُ ذلك ، فعند الشافعية : الوصف راجعٌ إلى المستثنى منه ، فيكون مقرًا بتسعمائة مدعيًا لقضائها ، وعند الحنفية : يرجع الوصف إلى المستثنى ، فيكون مُقِرًا. بألف ، مدعيًا لقضاء مائة منه » ا ه .

<sup>(</sup>۲) كأن يقول: أكرم بنى هاشم ، وأكرم بنى المطلب وجالسهم . انظر: «الإرشاد» (۱/ ٤٣٥). (٣) هذا التعريف للشرط هو الذى اختاره الإمام الشوكانى فى «إرشاد الفحول» (١/ ٤٣٧) وانظر تعريفات أخرى للشرط فى «المستصفى» (١٠٨/١) ، «كشف الأسرار» (١٧٣/٤) ، «شرح اللَّمع» (١٠١/١) ، «تشنيف المسامع» (١٠٨/١) ، «شرح الأسنوى» (١٠١/١) . (قربح الأسنوى» (١٤٨/١) . (قربح الأسنوى» (١٤٨/٢) . (قال اللغة إلى أن الشرط إن تعقب جُمَلاً متعاطفة عاد إلى الكل ورجحه الشيرازى ، وحَكَى الغزالي خِلافه عن الأشاعرة ، واختار الرازى الوقف ، وحُكِى عن أهل الظاهر . انظر : «اللَّمع» ص ١٣٠ ، «شرح اللَّمع» (١/ ق٣/ ٩٦) ،

<sup>«</sup>شرح الكوكب » (٣/ ٣٤٥) ، «البحر المحيط » (٣/ ٣٣٥) ، «تشنيف السامع » (١/ ٣٨٠) .

وذهب بعض الأدباء إلى أنه يختصُ بالجملة التي تليه .

### التخصيص بالصفة

الثالثة عشرة: التخصيص بالصِّفة (١): وهى كالاستثناء إذا وقعت بعد مُتَعَدِّدٍ، والمراد بالصِّفة هنا هى المعنوية على ما حَقَّقه عُلَماء البيان لا مجرد النعت المذكور في عِلْم النحو.

قال المازرى: ولا خلاف في اتّصال التوابع وهي: النعت ، والتوكيد، والعطف، والبدل.

قال الصفى الهندى: إن كانت الصفات كثيرة وذكرت على الجمع عقب جُملة تقيدت بها ، أو على البَدَلِ فلواحدة غير معينة منها ، وإن ذُكرت عَقب جُمَل ففى العَوْد إلى كلها أو إلى الأخيرة خِلاف . انتهى .

وأما إذا توسَّطت بين جُمَل فلا وجْهَ للخلاف في ذلك ، فإن الصفة تكون لما قبلها لا لما بعدها (٢) .

#### التخصيص بالغاية

الرابعة عشرة: التخصيص بالغاية: وهى نهاية الشيء المقتضية لثبوت الحُكم قبلها وانتفائه بعدها ، ولها لفظان وهما: حتى ، وإلى كقوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَبُوهُنَ حَتَى يَطْهُرَنَ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ وَأَيّدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ (١) ، واختلفوا في الغاية نفسها هل تدخل في المُغيًّا أم لا ؟ وفي ذلك مذاهب : الأول : أنها تدخل فيما قبلها . والثاني : لا تدخل ، وبه قال الجمهور كما حكاه في البرهان (٥) . والثالث : إن كانت من جنسه قال الجمهور كما حكاه في البرهان (٥) .

<sup>(</sup>١) قوله: بالصفة: والمراد بها هنا: ما أشعر بمعنى يتصف به أفراد العام ، سواء كان الوصف نعتًا ، أو عطف بيان ، أو حالاً ، وسواء كان ذلك جملة ، أو شبه جملة ، أو مفردًا ، ومثالها: أكرم بنى تميم الداخلين ، فيقتصر الإكرامُ عليهم كذا في «شرح الكوكب» (٣/ ٣٤٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر : هذا النص بتمامه في «البحر المحيط» للزركشي (٣/ ٣٤١) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ٢٢٢ . ﴿ ٤) سورة المائدة ، الآية : ٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر: «البرهان» للجويني (١/ ١٤٤ ، ١٤٥).

دخلت ، وإلا فلا ، وحُكى هذا عن المبرد . والرابع : إن تميَّز عما قبله بالحسُ نحو : ﴿ أَتِمُوا السِّيَامَ إِلَى الْيَبِلَ ﴾ (١) ، لم تدخل وإن لم يتميز بالحِسُ مثل : ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ (٢) دخلت الغاية وهي المرافق ورجَّح هذا الفخر الرازي .

والخامس: إن اقترن بمن لم يدخل نحو: «بعتك من هذه الشجرة إلى هذه الشجرة» لم يدخل ، وإن لم يقترن جاز أن يكون تحديدًا ، وأن يكون بمعنى مع ، حكاه إمام الحرمين في «البرهان» (٣) عن سيبويه ، وأنكره عليه ابن خروف .

السادس: الوقف، واختاره الآمدى (٤) وهذه المذاهب في غاية الانتهاء، وأما في غاية الابتداء ففيها مذهبان: الدخول وعدمه، وأظهر الأقوال وأوضحها عدم الدخول إلا بدليل من غير فرق بين غاية الابتداء والانتهاء، والكلام في الغاية الواقعة بعد مُتَعَدِّدٍ كما تَقَدَّم في الاستثناء (٥).

#### التخصيص بالبدل

الخامسة عشرة: التخصيص بالبَدَل: أعنى بَدَلَ البعض من الكل نحو قوله سبحانه: ﴿ ثُمَّ عَمُوا وَصَمَّوا حَكِثِيرٌ مِّنْهُمٌ ﴾ (٦) ، وقد جعله من المخصصات جماعة من أهل الأصول منهم ابن الحاجب (٧) وشُرَّاح كتابه ، ولا يُشترط فيه ما يُشترط في المستثنى من بقاء الأكثر عند من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ١٨٧ . (٢) سورة المائدة ، الآية : ٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر : " البرهان " للجويني (١/ ١٤٤) .

<sup>(</sup>٤) انظر: تفصيل ذلك في «أحكام الآمدى» (٣٨/٢)، وليس فيه التَّوقُفِ الذي أشار إليه المصنف.

<sup>(</sup>٥) انظر : هذا الترجيح في «إرشاد الفحول » (١/ ٤٤١) .

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة ، الآية : ٧١ .

<sup>(</sup>٧) انظر : «مختصر ابن الحاجب بشرح العضد» (٢/ ١٤٦) .

اعتبر ذلك بل يجوز إخراج الأكثر وفاقًا نحو: أكلت الرغيف ثلثه أو نصفه أو ثُلُثَيْه ، ويلْحق بَبَدَل البعض بَدَل الاشتمال (١) ؛ لأن كل واحد منهما فيه بيان وتخصيص .

#### التخصيص بالحال

السادسة عشرة: التخصيص بالحال: وهو فى المعنى كالصفة ؛ لأن قولك: أكرم من جاءك راكبًا يُفيد تخصيص الإكرام بمن تثبت له صفة الركوب ، وإذا جاء بعد جُمَلِ فإنه يكون للجميع . قال البيضاوى (٢) : بالاتفاق نحو: أكرم بنى تميم ، وأعط بنى هاشم نازلين بك ، وفى دعوى الاتفاق نظر فإنه ذكر الفخر الرازى فى «المحصول » (٣) أنه للكل على قول الشافعى ، ويختصُ بالجملة الأخيرة على قول أبى حنيفة .

# التخصيص بالظرف والجار

السابعة عشرة: التخصيص بالظرف والجار والمجرور نحو: أكرم زيدًا اليوم، أو في مكان كذا، وإذا تعقب أحدهما جُمَلًا كان عائدًا إلى الجميع على قول الشافعي، وقد ادعى البيضاوي الاتفاق عليه، ويعترض عليه بما في « المحصول » من اختصاصه بالجملة الأخيرة على قول أبي حنيفة أو بالكل على قول الشافعي كما قال في الحال، ويؤيّد قول البيضاوي ما قاله أبو البركات بن تيمية (3).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) بدل الاشتمال: هو أن يكون بين البدل ، ومتبوعه (المبدل منه) ملابسة بغيرهما نحو: أعجبنى زيد علمُه ، أو نظرت إلى القمر فلكِه . انظر : «كشاف التهانوى» (٣١٦/١) .

<sup>(</sup>۲) انظر : «شرح البدخشي على البيضاوي» (۲/ ١٥٥) ، «الإبهاج» للسبكي في «شرح منهاج البيضاوي (۲/ ١٦٠) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «المحصول» (١/ ق ٣/ ١٠٥ – ١٠٦) .

 <sup>(</sup>٤) انظر: هذه الأقوال في: «البحر المحيط» (٣/ ٣٥١) ، «المحصول» (١/ ق ٣/ ٦٣) ،
 «إرشاد الفحول» (١/ ٤٤٢) .

#### التخصيص بالتمييز

الثامنة عشرة: التخصيص بالتمييز (١) نحو: عندى له رطل ذهبًا ، أو عندى له عشرون درهمًا ، فإن الإقرار يتقيَّد بما وقع به التمييز من الأجناس أو الأنواع ، وإذا جاء بعد جُمَل نحو: عندى له مِلْء هذا أو رطل ذهبًا ، فإنه يعود إلى الجميع وعند البيضاوى بالاتفاق .

### التخصيص بالمفعول له ومعه

التاسعة عشرة: المفعول له ومعه: فإن كل واحد منهما يُقَيِّد الفعل بما تضمَّنه من المعنى ، فإن المفعول له معناه: التصريح بالعِلَّة التى لأجلها وقع الفعل ، نحو: ضربته تأديبًا ، فيفيد تخصيص ذلك الفعل بتلك العِلَّة ، والمفعول معه معناه: تقييد الفعل بتلك المعيَّة نحو: ضربته وزيدًا ، فيفيد أن ذلك الضرب الواقع على المفعول به مختصَّ بتلك الحالة التى هى المصاحبة بين ضَرْبه وضَرْب زيد.

#### التخصيص بالعقل

الموفية عشرين: التخصيص بالعقل: فقد فرغنا بمعونة الله من ذِكْر المخصّصات المُنْفَصِلة، المخصّصات المُنْفَصِلة، وهذا شروع في المُخصّصات المُنْفَصِلة، فذهب الجمهور إلى التخصيص بالعقل (٢)، وذهب شذوذ من أهل العلم إلى عدم جوازه به، ومنهم من نازع في تخصيص العموم بدليل العقل، والأشبه أن النزاع لَفْظى، فلا نطيلُ بذِكْرِه وقد جاء المانعون من تخصيص العقل بشُبْهة مدفوعة كلها راجعة إلى اللفظ، لا إلى المعنى، وليس التخصيص بالعقل من الترجيح لدليل العقل عن دليل الشرع؛ بل

<sup>(</sup>١) انظر: هذه المسألة في : « البحر المحيط » (٣/ ٣٥٢) ، « إرشاد الفحول » (١/ ٤٤٣) .

<sup>(</sup>٢) انظر : كلام الجمهور في : « البرهان » (١/ ٢٧٤) ، « المستصفي » (٢/ ٩٩) ، « المسودة »

ص ١١٨ ، « شرح الكوكب » (٣/ ٢٧٩) ، « شرح اللَّمع » (١/ ١٨) ، « الإبهاج » (١/ ١٧٥) ،

<sup>«</sup> المحصول » (١/ ق ٣/ ١١١) ، « البحر المحيط » (٣/ ٥٥٥) ، « الوصول » لابن برهان (١/ ٢٨٢) .

من الجمع بينهما لعدم إمكان استعمال الدليل الشرعى على عُمومه لمانع قطعى ، وهو دليل العقل .

قال الفخر الرازى فى «المحصول» (١): إن التخصيص بالعقل قد يكون بضرورته كقوله تعالى : ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْمٌ ﴾ (٢) فإنا نعلم بالضرورة أنه ليس خالقًا لنفسه ، وبنظره كقوله : ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ اللَّهُ مَنِ السَّمَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (٣) فإن تخصيص الصّبى والمجنون لعدم الفَهم فى حقهما .

#### التخصيص بالجس

الحادية والعشرون: التخصيص بالحِسِّ: قالوا: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن َ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٤) مع أنها لم تُؤْتَ بعض الأشياء التي من جُمْلتها ما كان في يَدِ سُلَيْمان، وكذلك قوله: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾ (٥) وقوله: ﴿ يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٦).

قال الزركشى (٧): وفى عدِّ هذا نظر ؛ لأنه من العام الذى أُريد به الخصوص . انتهى ، ولا يخفاك أنه يلزمه مثل هذا فى دليل العقل ، فيقال له : إن قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٨) وقوله تعالى : ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ (٨) وقوله تعالى : ﴿ وَلِلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِبُّ البَيْتِ ﴾ (٩) من العام الذى أُريد به الخصوص ، وإلا فما الفرق بين شهادة العقل ، وشهادة للحسّ ، ونازع العبدرى (١٠٠) فى تفريقهم بين دليل الحِسِّ ، ودليل

<sup>(</sup>١) **انظر** : «المحصول» (١/ ق ٣/ ١١١) . (٢) سورة الزمر ، الآية : ٦٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية : ٩٧ .(٤) سورة النمل ، الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف ، الآية : ٢٥ . (٦) سورة القصص ، الآية : ٥٧ .

<sup>(</sup>٧) انظر : «كلامه في «البحر المحيط» (٣٦٠/٣) .

 <sup>(</sup>A) سورة الزمر ، الآية : ۲۲ .
 (P) سورة آل عمران ، الآية : ۹۷ .

<sup>(</sup>١٠) على بن سعيد بن عبد الرحمن العبدرى ، أبو الحسن ، الفقيه ، الشافعى ، الأصولُ . له: الكفاية في مسائل الحلاف ، توفي سنة ٤٩٣ هجرية .

انظر : «الصلة » ص ٤١٥ . «طبقات الشافعية » (٣/ ٢٩٨ ، ٢٩٩) .

العقل ؛ لأن أصل العلوم كلها الحِسس .

### التخصيص بالكتاب والشنة

الثانية والعشرون: التخصيص بالكتاب العزيز والسُّنة المُطَهَّرَةِ والتخصيص لهما: ذهب الجمهور (۱) إلى جواز تخصيص الكتاب بالكتاب ، وذهب بعض الظاهرية إلى عَدَم جوازه ، وجعل ابن الحاجب الخِلاف في هذه المسألة لأبي حنيفة ، وأبي بكر الباقلاني ، والجويني ، وحُكى عنهم أن الخاص إن كان متأخِّرًا وإلاَّ فالعام ناسخ ، وهذه مسألة أخرى لا اختصاص لها بتخصيص الكتاب بالكتاب ، وكما يجوز تخصيص الكتاب ، وكما يجوز تخصيص السُّنة المتواترة بالكتاب عند جُمهور أهل العلم (۲) ، وعن أحمد روايتان ، وعن بعض بالكتاب عند جُمهور أهل العلم (۲) ، وعن أحمد روايتان ، وعن بعض أصحاب الشافعي المنع ، وهو قول بعض المتكلِّمين .

قال مكحول (٣) ، ويحيى بن كثير (٤) : السُّنَّة تُقْضَى على الكتاب ، والكتاب لا يُقْضَى على السُّنَّة ، ولا وَجْه للمنع .

ويجوز تخصيص عموم الكتاب بالسُّنَّة المتواترة إجماعًا ، كذا قال

<sup>(</sup>۱) وإليه ذهب عامَّة الفُقَهاء ، وغالب الأُصوليين ، ورجَّحه الشيرازى ، وابن السبكى ، والآمدى ، ونقل اتفاق العلماء عليه . انظر : هذه الأقوال ، وما ذكره المصنف في المسألة في : «أحكام الآمدى» (٣٤٢/٢) ، «الإبهاج» (١٦٨/١) ، «شرح اللَّمع» (١٨/٢) ، «شرح اللَّمع» (٣٦٠/٣) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٢٠٢ ، «المحصول» (١/ ق ٣/١١٧) ، «ابن الحاجب مع شرح العضد» (٢/ ١٤٧) ، «إرشاد الفحول» (١/ ٤٤٧) ، «البحر المحيط» (٣١/ ٣٠) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «الوصول» لابن برهان (١/ ٢٦٨) ، «البحر المحيط» (٣/ ٣٦٢) .

<sup>(</sup>٣) مَكْحُول أبو عبد اللّه الهُلْل الدمشقى ، الفقيه ، الثقة ، التابعى من أعلام فُقَهاء الشام ، قال أبو حاتم : ما أعلم بالشام أفقه منه ، توفّى سنة ١١٢ هجرية . انظر : «التهذيب » (١٠/ ٢٨٩) ، «التقريب » (٢/ ٢٧٣) ، «مشاهير عُلَماء الأمصار » (١١٤) .

 <sup>(</sup>٤) بجيى بن كثير ، واسمه : صالح بن المتوكل الطائى ، أبو نصر اليمامى ، ثقة ، فقية ، مِنْ
 علماء التابعين ، قال أبو حاتم : ثقة إمام ، تونى سنة ١٢٩ هجرية .

انظر : « الجرح والتعديل » (٩/ ٢٦٧) ، « سير النبلاء » (٦/ ٣١) ، « التهذيب » (١١ / ٣١٨) .

الأستاذ أبو منصور ، وقال الآمدى (١) : لا أعرف فيه خِلاَفًا ، وألْحَقَ أبو منصور بالمتواتر الأخبار التى يقطع بصحَّتها ، ويجوز تخصيص السَّنة المتواترة ، وهو مجمع عليه ، وعن داود أنهما يتعارضان ، ولا يُبنى أحدهما على الآخر ، ولا وجه لذلك .

# تخصيص الكتاب بخبر الواحد

واختلفوا في جواز تخصيص الكتاب العزيز بخبر الواحد ، فذهب الجمهور (٢) إلى جوازه مطلقًا ، وذهب بعض الحنابلة إلى المنع مطلقًا ، وحُكى ذلك عن طائفة من المتكلِّمين والفُقهاء وطائفة من أهل العراق ، وذهب عيسى بن أبان (٣) إلى أن الجواز إذا كان العام قد خُصَّ من قبل بدليل قطعى مُتَصلًا كان أو مُنْفَصلًا ، وذهب القاضى أبو بكر إلى الوقف ، والحقُ ما ذهب إليه الجمهور ، ويدلُّ عليه إجماع الصحابة ، الوقف ، والحقُ ما ذهب إليه الجمهور ، ويدلُّ عليه إجماع الصحابة ، فإنهم خَصوا قوله سبحانه : ﴿ يُوصِيكُم الله فِي أَوْلَدِكُم الله وحصوا الله عليه وسلم : ﴿ إنَّا معشر الأنبياء لا نُورث ﴾ (٤) وخصوا التوارث بالمسلمين عملًا بقوله : ﴿ لا يرث المسلم الكافر » (٢) ، وأيضًا

<sup>(</sup>۱) انظر: «أحكام الآمدى» (٢/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) عزاه ابن برهان إلى جمهور الفُقَهاء والأصوليين ، ونقله الآمدى عن الأئمة الأربعة ، وإلى المنع ذهب شرذمة من المتكلّمين نصّ على ذلك ابن برهان ، والأول هو الصحيح الذى عليه العمل . انظر : "الوصول " (٢/ ٢٦٠) ، "التبصرة " ص ١٣٢ ، "العدة " (٢/ ٥٥٢) ، "تيسير التحرير " (٣/ ١٢) ، "إرشاد الفحول " (٤٤٩/١) .

<sup>(</sup>٣) هو عيسى بن أبان بن صدقة ، أبو موسى من أصحاب أبى حنيفة ، ومن كبار فُقَهائهم ، توفّى سنة ٢٢٠ هجرية بالبصرة . انظر : « تاريخ بغداد » (١١/١٥٧) ، « الفهرست » ص ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، الآية : ١١ .

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه أحمد (٢/٣٢٤) ، والنسائى فى «الكبرى» بهذا اللفظ ، وهو فى الصحيحين بلفظ : «لا نورَّث ما تركنا صدقة» رواه البخارى كتاب فرض الخُمس (٣٠٩٣) ، ومسلم كتاب الجهاد (١٧٥٩/٥٢) عن أبى بكر ﷺ .

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخــارى كتاب الفرائـض (٦٧٦٤) ، ومســلم كتــاب الفرائض (٦٧٦٤) ، ومســلم كتــاب الفرائض (١٦١٤/١) عن أُسامة بن زيد رضى الله عنهما .

يدلُّ علي جوازه دلالة بيِّنَةٌ واضحة ما وقع من أوامر الله عزَّ وجلَّ باتباع نبيه صلى الله عليه وسلم من غير تقييد ، فإذا جاء عنه الدليل كان اتباعه واجبًا ، وإذا عارضه عموم قرآنيٌ كان سلوك طريقة الجمع ببناء العامِّ على الخاصِّ متحتمًا ، ودلالة العام على أفراده ظَنِّية لا قطعية ، فلا وجه لمنع تخصيصه بالأخبار الصحيحة الآحادية .

قال ابن السمعانى (١) : علَّ الخِلاف فى أخبار الآحاد التى لم تُجْمع الأُمَّة على العمل بها ، أما ما أجمعوا عليه كقوله صَلَّى الله تعالى عليه وآله وسلم : « لا ميراث لقاتل » (٢) ، « ولا وصية لوارث » (٣) فيجوز تخصيص العموم به قطعًا ، ويصير ذلك كالتخصيص بالمتواتر ؛ لانعقاد الإجماع على حُكْمها ، ولا يضرُّ عدم انعقاده على روايتها .

وكما يجوز تخصيص عموم القرآن بخبر الآحاد ، فكذلك يجوز تخصيص العموم المتواتر من السُّنَّة بأخبار الآحاد ، ويجرى فيه الخلاف السابق فى تخصيص عموم القرآن ، وكما يجوز تخصيص عموم القرآن بخبر الآحاد ، كذلك يجوز تخصيصه بالقراءة الشاذة (٤) عند من نَزَّلها

<sup>(</sup>١) انظر : كلام ابن السمعاني بلفظه في كتابه « قواطع الأدلة في الأصول » ص ٣٠٢ – ٣٠٤ .

<sup>(</sup>۲) صحیح بشواهده: روی بلفظ «لیس لقاتل میراث» ، و «لیس للقاتل شیء» ، و «القاتل شیء» ، و «القاتل لا یرث» من طُرُق ، رواه الترمذی کتاب الفرائض (۲۱۰۹) ، وابن ماجه (۲۲٤٥) ، ومالك فی « الموطأ» (۲/۸۲۷) ، والبیهقی (۲/۹۱۲) ، وحسّنه البوصیری فی الزوائد ، وانظر: «تلخیص الحبیر» (۳//۹۷) ، «إرواء الغلیل» (۲/۵۱) .

<sup>(</sup>۳) صحیح : رواه الترمذی فی الوصایا (۲۱۲۱) ، والنسائی (۲/۲۱۷) ، وابن ماجه (۲۷۱۲) ، أحمد (۱۸۶۶) ، وأبو داود كتاب الوصایا (۲۸۷۰) ، وصحّحه الترمذی ، وابن حَجر فی «التلخیص» (۲/۲۳) .

<sup>(</sup>٤) وذلك كتخصيص الحنفية عموم قوله تعالى فى «الكفارة» ﴿ فَصِيامُ ثَلَتَكَةِ أَيَامِ ﴾ (المائدة : ٨٩) بقراءة ابن مسعود ﷺ [متتابعات] ، والتخصيص بمثل ذلك محلُّ خلافٍ ، وإن كان الجصَّاص قد نصَّ فى «أحكامه» أن الحنفية إنما أخذت بهذه القراءة الشاذة ؛ لأنها اشتهرت واستفاضت ، فإن لم تكن القراءة كذلك لم يجز التخصيص بها ، انظر تفصيل ذلك فى : «أصول الجصاص» (١٠١/ - ١٠١) ، «البحر المحيط» (٣/٩/٣) .

منزلة الخبر الآحادى ، وقد سبق الكلام فى القرآن ، وهكذا يجوز التخصيص لعموم الكتاب ، وعموم المتواتر من السُّنة بما ثبت من فعله صلى الله عليه وسلم ، إذا لم يدلّ دليل على اختصاصه به كما يجوز بالقول .

وهكذا يجوز التخصيص بتقريره صلّى الله عليه وسلم ، وقد تقَدَّم البحث فى فعله صلى الله عليه وسلم ، وفى تقريره فى مقصد السُّنَّة بما يُغنى عن الإعادة .

وأمَّا التخصيص بموافق العام فقد سبق الكلام عليه في باب العموم ، وكذلك سبق الكلام على العام إذا عُطف عليه ما يقتضى الخُصـوص ، وعلى العامِّ الوارد على سبب خاصٌ فهذه المباحث لها تعلُّقُ بالعامِّ وتعلُّق بالخاص .

#### التخصيص بالقياس

الثالثة والعشرون: التخصيص بالقياس: ذهب الجمهور (١) إلى جوازه ، وهو قول أبى حنيفة والشافعى ومالك وأحمد وأبى الحسين البصرى والأشعرى ، وذهب طائفة من المتكلّمين وفى رواية الإمام أحمد ، والأشعرى إلى المنع مطلقًا . وقال قوم : يجوز إن كان كذا ، ولا يجوز إن كان كذا ، وطوّل أهل الأصول الكلام فى هذا البحث بإيراد شُبه زَائِفَة لا طائل تحتها ، وسيأتى تحقيق الحقّ إن شاء الله تعالى فى باب القياس .

<sup>(</sup>۱) ذكره الباجى عن أكثر المالكية ، والشافعية ، ونسبه الآمدى والرازى إلى الأئمة الأربعة ، ورجَّحه الشيرازى ، وابن السمعانى ، وخالفت فى ذلك الحنفية ، فذهبوا إلى أن القياس لا يُخصَّص عموم القرآن ، وعزاه الجصَّاص إلى مذهب أصحاب أبى حنيفة ورجَّحه . انظر : تفصيل المسألة فى : «أصول الجصّاص» (١/١١) ، «إحكام الفصول » (١/١١١) ، «المحصول» (١/ ق ٣/ ١٤٨) ، «شرح اللمع» (٢/ ٢٦) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٤٨٣) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٨٠٠) ، «البحر المحيط» (٣/ ٣٠٠) ، «تشنيف المسامع» (١/ ٣٨٧) .

وبالجملة فمن منع من العمل به مطلقًا منع من التخصيص به ، ومن منع من بعض أنواعه دون بعض منع من التخصيص بذلك البعض ، ومن قَبِلهُ مُطْلقًا خصَّصَ به مُطْلقًا ، والحقُّ الحقيق بالقبول أنه يُخصص بالقياس الجلي ؛ لأنه معمول به لقُوَّة دلالته وبُلوغها إلى حدُّ يوازن النصوص ، وكذلك يُخصَّص بما كانت عِلَّته منصوصة ، أو مُجْمعًا عليها .

أمَّا العِلَّة المنصوصة: فالقياس الكائن بها فى قوة النَّص ، وأمَّا العِلَّة المُجْمع عليه وما عدا المُجْمع عليه المُجْمع عليه وما عدا هذه الثلاثة أنواع من القياس فلم تَقُمْ الحُجَّة بالعمل به من أَصْله .

# التخصيص بالمفهوم

الرابعة والعشرون: في التخصيص بالمفهوم: ذهب القائلون بالعَمَل بالمفهوم إلى جَوازِ التخصيص به ، وحُكى عن الحنفية وابن سُريج المنع ، وذلك مَبْنِيَّ على مذهبهم في عَدَم العمل بالمفهوم ، وقد تقدَّم الكلام على التخصيص بمفهوم اللقب ، وفي كلام الصفى الهندى أن الخلاف إنَّما هو في مفهوم المخالفة ، أمَّا مفهوم الموافقة فاتَّفقوا على التخصيص به .

قال الزركشى (1): والحقُّ أن الخلاف ثابت فيهما . انتهى ، وإنَّما حَكَى الصفى الاتفاق على التخصيص به ؛ لأنه أقوى من مفهوم المخالفة ، ولهذا يُسَمِّيهِ بعضُهُمْ : دلالة النَّصِّ ، وبعضهم يُسَمِّيهِ : القياسَ الجَلِيَّ ، وبعضهم : فحوى الخطاب ، وذلك كقوله وبعضهم : ألفهوم الأولوى ، وبعضهم : فحوى الخطاب ، وذلك كقوله تعالى : ﴿ فَلَا تَقُلُ لَمُّمَا أُنِّ ﴾ (٢) ، وقد اتفقوا على العمل به ، وذلك يستلزم الاتفاق على التخصيص .

<sup>(</sup>١) انظر : هذا النص له في «البحر المحيط» (٣/ ٣٨١) .

 <sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ، الآية : ٢٣ . قال الماوردى والشيرازى مما يدلُ على تحريم الضرب قياسًا على الأصحّ ، وهذا مما يجوز أن يخصص به العام بلا خلاف .

انظر : «البحر المحيط» (٣/ ٣٨٢) «شرح اللُّمع» (٢/ ٢١) .

والحاصل أنَّ التخصيص بالمفاهيم فرع العمل بها ، وسيأتي بيان ما هو الحقُّ فيها إن شاء الله تعالى .

#### التخصيص بالإجماع

الخامسة والعشرون: في التخصيص بالإجماع: قال الآمدى (1): لا أعرف فيه خِلافًا ، وكذا حَكى الإجماع عليه الأستاذ أبو منصور قال: ومعناه أن يعلم بالإجماع أنَّ المرادَ باللفظ العام بعض ما يقتضيه ظاهره ، وفي الحقيقة يكون التخصيص بدليل الإجماع لا بنفسه وهو الحق ، وجعل الصيرفي من أمثلته قوله تعالى: ﴿ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ المَّمُعَةِ فَالسَّعَوَا اللهَ فِي اللَّهُ مُعَة على عَبْد ولا امرأة . ومثّله ابن حزم (٢) بقوله تعالى: ﴿ حَتَّ يُعُطُوا الْجِزِيَة عَن يَدِ وَهُمَّ صَنغِرُونَ ﴾ (١٠).

واتَّفَقَتِ الأُمَّةُ على أنهم لو بذلوا فلسًا أو فلسين لم يجز بذلك حَقْن دمائهم ، قال : والجِزْيَة بالألف واللام فعلمنا أنه أراد جزية معلومة ، ومثَّله ابن الحاجب بآية حَدِّ القذف ، وبالإجماع على التنصيف للعبد (٥) .

## التخصيص بالعادة

السادسة والعشرون: في التخصيص بالعادة: ذهب الجمهور إلى

<sup>(</sup>١) انظر : «أحكام الآمدى» (٢/ ٣٥٢) .

 <sup>(</sup>٢) سورة الجمعة ، الآية : ٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام ابن حزم بلفطه في «أصول الأحكام» (٣/ ١٣٩) .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، الآية : ٢٩ .

<sup>(</sup>٥) انظر: كلامه في «مختصره بشرح العضد» (٢/ ١٥٠) ، وانظر كذلك في التخصيص بالإجماع في «إحكام الفصول» (١٧٦/١) ، «العدة» (٧٨/٧) ، «شرح الكوكب» (٣١٩/٣) بالإجماع في «إحكام الفصول» (١٧٦/١) ، «البحر المحيط» (٣/ ٣٥٣) ، «إرشاد المفحول» (١/ ٤٥٧) ، «أصول الجصاص» (١/ ٨٦) والمراد بآية حدّ القذف قوله تعالى ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلنَّحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرُ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ مُنَالًا فَعَلَى اللَّهُ مَا عَلَى ٱلنَّحْصَنَاتِ مِن المُحْصَنَاتِ مَا عَلَى ٱلنَّحْصَنَاتِ مِن المُحْصَنَاتِ مِن المُحْصَنَاتِ مِن المَحْصَنَاتِ مِن المَحْدَالِيْ وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى ٱلنَّحْصَنَاتِ مِن المُحْدَالِ فَعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى ٱللَّهُ مَا عَلَى ٱللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

عدم جواز التخصيص بها ، وذهبت الحنفية إلى الجواز . قال الصفى الهنديُ : الحقُ أنها لا تُخَصِّص ؛ لأن الحُجَّة فى لفظ الشارع وهو عام والعادة ليست بحُجَّة حتى تكون مُعَارِضة له . انتهى .

واختلف كلام أهل الأصول في هذه المسألة إجمالاً وتفصيلاً ، والحقُ أن تلك العادة إن كانت مُشتهرة في زمن النبوَّة بحيث يعلم أن اللفظ إذا أُطلق كان المراد ما جَرَتْ عليه دون غيره ، فهي مُخَصِّصة؛ لأن النبيَّ صلى الله عليه وسلم إنما يخاطب الناس بما يفهمون ، وهم لا يفهمون إلاَّ ما جرى عليه التعارف بينهم ، وإن لم تكن العادة كذلك فلا حُكم لها ، ولا التفات (١) إليها ، والعَجَب ممن يُخَصِّص كلام الكتاب والسُّنة بعادة حادثة بعد انقراض زَمَن النُّبُوَّة تواطأ عليها قوم وتعارفوا بها ولم تكن كذلك في العصر الذي تكلم فيه الشارع ، فإن هذا من الخطأ البَينُ ، والغَلط الفاحش .

أما لو قال المُخَصِّص بالعادة الطارئة: أنه يُخَصِّص بها ما حدث بعد أولئك الأقوام المصطلِحين عليها من التَّحاوُر في الكلام والتخاطب بالألفاظ، فهذا ممًا لا بأس به، ولكن لا يخفى أن بحثنا في هذا العلم إنما هو عن المُخَصِّصات الشرعية، فالبحث عن المُخَصِّصات العُرْفية لما وقع التخاطب به من العُمُومات الحادثة، من الخُلْط بهذا الفن بما ليس منه، والخَبْط في البحث بما لا فائدة فيه.

<sup>(</sup>۱) وهذا التحقيق الذي انتهى إليه المصنف هو ما اختاره ابن برهان ، والرازى ، والباجى ، وقال الرازى : إن كانت العادة موجودة في عصره ﷺ وَعَلِمَ بها وأقرها فإنها تكون مُخَصَّمة ، ولكن المُخَصص - في الحقيقة - هو التقرير ، ومحلُّ الخلاف بين العلماء إنما هو العادة الفعلية ، أو ما يُسَميّه الحنفية بالعُرْف العملي . انظر : تفصيل المسألة في : «إحكام الفصول» (١/٧٧) ، «المحصول» (١/٧٧) ، «أحكام الآمدى» (١/٨٥٣) ، «الوصول» (١/٧٠٧) ، «أحكام الآمدى» (١/٨٥٨) ، «الإبهاج» (١/١٥٠) ، «تشنيف المسامع» (١/٤٩٤) ، «إرشاد الفحول» (١/٨٥٤) ، «البرهان» (١/٢٩٤) .

## التخصيص برأى الصحابي

السابعة والعشرون: في التخصيص بمذهب الصحابي : ذهب الجمهور (١) إلى أنه لا يُخَصَّص بذلك ، وذهبت الحنفية والحنابلة إلى أنه يجوز التخصيص به على خِلافٍ بينهم في ذلك ، فبعضهم يُخَصِّص به مطلقًا ، وبعضهم يُخَصِّص به إن كان هو الراوى للحديث .

والحقُ عدم التَّخْصِيص بمذهبه وإن كانوا جماعة ما لم يجمعوا على ذلك فيكون من التخصيص بالإجماع ؛ لأن الحُجَّة إنما هي في العموم ، ومذهب الصحابي ليس بحُجَّة فلا يجوز التخصيص به .

# التخصيص بالسياق

الثامنة والعشرون: في التخصيص بالسياق: قد تردّد قول الشافعي في ذلك ، وأطلق الصيرفي جواز التخصيص به ، ومثله بقوله سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدَّ جَهَعُوا لَكُمْ ﴾ (٢) قال ابن دقيق العيد في «شرح الإلمام» (٣) : نص بعض الأكابر من الأصوليين أن العموم يخصّص بالقرائن القاضية بالتخصيص ، قال : ويشهد له مخاطبات الناس بعضهم بعضًا ، حيث يقطعون في بعض المخاطبات بعدم العموم بناء على القرينة والشرع يخاطب الناس بحسب تعارفهم ، قال : ولا يشتبه عليك

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل الآراء في: «نزهة الخاطر شرح روضة الناظر» (۱۹/۲)، «المحصول» (۱/ ق ۱۹۷۳)، «أحكام الآمدى» (۱/ ۳۵۷)، «العدة» (۱/ ۱۷۹۷)، «شرح اللحوكب» (۳/ ۳۷۰)، «إحكام الفصول» (۱/ ۱۷۲)، «الوصول» (۱/ ۲۹۲)، «البرهان» (۱/ ۲۹۲)، «تيسير التحرير» (۱/ ۲۲۲)، «إرشاد الفحول» (۱/ ٤٦٠)، «البحر المحيط» (۳/ ۲۹۸).

<sup>(</sup>٢) سُورة آل عمران ، الآية : ١٧٣ .

<sup>(</sup>٣) هو كتاب ( الإمام فى شرح الإلمام بأحاديث الأحكام ) لمحمد بن على بن دقيق العيد المتوفّى سنة ٧٠٢ هجرية ، جمع فيه متون الأحاديث المتعلّقة بالأحكام ثم شرحها . قال البقاعى : لم يُؤلّف مثل هذا الكتاب ، ولو بقى لأغنى الناس عن تطلب كثير من الشروح .

انظر : ﴿ كشف الظنون ﴾ (١/ ١٥٨) .

هذا التخصيص بالقرائن بالتخصيص بالسبب فإنه غير مختار . انتهى (١) .

والحق أن دِلالة السِّياق إن قامت مقام القرائن القوية المقتضية لتعيين المراد كان المخصِّص هو ما اشتملت عليه من ذلك ، وإن لم يكن السياق بهذه المنزلة ولا أفاد هذا المفاد فليس بمخصص .

### التخصيص بقضية العين

التاسعة والعشرون: في التخصيص بقضايا الأعيان: وذلك كإذنه صلى الله عليه وآله وسلم بلبس الحرير للحِكَة (٢)، وفي جواز التخصيص به قولان للحنابلة (٣)، ولا يخفى أنه إذا وقع التصريح بالعِلّة التي لأجلها وقع الإذن بالشيء، أو الأمر به أو النهى عنه فهو من باب التخصيص بالعِلّة المعَلّقة على الحُكْم، ولا يجوز التخصيص بالاستصحاب ومن قال به فقوله في غاية التناقض؛ لأن الاستصحاب من حقّه أن يسقط بالعموم فكيف يصحّ تخصيصه به إذ معناه التمسّك بالحكم لعدم دليل ينقل عنه، والعموم دليل ناقل.

# بناء العام على الخاص

الموفية ثلاثين: في بناء العام على الخاصّ: قد تقدّم ما يجوز التخصيص به وما لا يجوز فإذا كان العام الوارد من كتاب أو سُنّة قد ورد معه خاصٌ يقتضى إخراج بعض أفراد العام من الحُكم الذي حُكم به عليهما ، فإمّا أن يُعْلَم تاريخ كل واحد منهما ، أو لا يُعْلَم ، فإن عُلِم كان المتأخّر الخاصّ ، فإمّا أن يتأخر عن وقت العمل بالعام أو عن وقت

<sup>(</sup>١) انظر : هذا النقل في « البحر المحيط » (٣٨٠/٣) .

<sup>(</sup>۲) يشير إلى ما رواه أنس ﷺ من أن النبى ﷺ رخَّص لعبدالرحمن بن عوف ، والزبير بن العوام رضى الله عنهما فى قميص من حرير لما شكوا إليه القَمْلَ فى غَزَاةٍ لهما . متفق عليه : رواه البخارى كتاب الجهاد (۲۹۱۹) ، ومسلم كتاب اللباس (۲۰۷٦/۲۰) .

<sup>(</sup>٣) والمعتمد عندهم التخصيص به . انظر : ﴿ شرح الكوكب المنيرِ ﴾ (٣/ ٣٧٦ – ٣٧٧) .

الخطاب، فإن تأخّر عن وقت العمل فههنا يكون الخاصُ ناسِخًا لذلك القَدْر الذي تناوله من أفراد العامُ وفاقًا ولا يكون تخصيصًا ؛ لأن تأخير بيانه عن وقت العمل غير جائز قطعًا ، وإن تأخّر عن وقت الخطاب بالعام دون وقت العمل به ففي ذلك خِلاف مبنيٌ على جواز تأخير البيان عن وقت الخطاب ، فمن جَوَّزه جعل الخاصَّ بيانًا للعامٌ وقضى به عليه ، ومن منعه حَكَم بنسخ العامٌ في القَدْر الذي عارضه فيه الخاصُّ كذا قاله أبو حامد الإسفراييني وسليم الرازي .

قال الصفيُّ الهنديُّ: الذي عليه الأكثرون (١) أن الخاصُّ مخصَّص للعام، ونقل عن معظم الحنفية أن الخاصُّ المتأخِّر عن العامِّ يكون ناسخًا قال وهو ضعيف. انتهى ، فإن تأخَّر العام عن وقت العمل بالخاصُّ فعند الشافعية يُبنى العامُّ على الخاصُّ ، وذهب أبو حنيفة وأكثر أصحابه إلى أن العامَّ المتأخِّر ناسخ للخاص (٢) المتقدم ، وذهب بعض المعتزلة إلى الوقف .

والحقُّ في هذه الصُّورة البناء وإن تأخَّر العام عن وقت الخطاب بالخاصِّ لكنه قبل وقت العمل به فَحُكمه حُكم الذي قبله في البناء والنسخ ، وهذه الصُّور الأربع إذا علم تاريخ كل منهما ، فإن جعل تاريخهما فعند الشافعيّ وأصحابه والحنابلة والمالكية وبعض الحنفية والقاضى عبد الجبار أنه يُبنى العامُّ على الخاصِّ ، وذهب أبو حنيفة وأكثر

 <sup>(</sup>۱) وهو ما عبر عنه أكثر الأصوليين بأنه يُبنى العامُ على الحاص ، ورجَّحه الباجى ونقله عن أكثر المالكية ، وبه قال الشافعى ، وأبو الحسين البصرى ، واعتمده الرازى والبيضاوى وابن الحاجب ، والشيرازى ، وابن السبكى ، والغزالى وغيرهم .

انظر: "إحكام الفصول» (١/ ١٦٠) " المحصول» (١/ ق ٣/ ١٦٤) ، " التبصرة» ص ١٥١، " شرح اللُّمع» (١/ ١٣٨) ، " أصول السرخسي» (٢/ ٢٩) ، " أصول السرخسي» (٢/ ٢٩) ، " أسرح اللُّمع» (٢/ ١٠٢) ، " البرهان» (١/ ٢٨٩) ، " شرح الكوكب» (٣/ ٣٨٢) .

 <sup>(</sup>٢) انظر: مذهب الحنفية في « فواتح الرحموت » (١/ ٣٤٥) ، « أصول السرخسي » (٢/ ٢٩) ،
 « كشف الأسرار » (١/ ٢٩٢) .

أصحابه إلى التَّوقُف إلى ظهور التاريخ أو إلى ترجيح أحدهما على الآخر من غيرهما .

والحقّ الذي لا ينبغى العدول عنه فى صُورة الجهل البناء ، وليس عنه مانع يصلُح التشبث به ، والجمع بين الأدِلَّة ما أمكن هو الواجب ولا يمكن الجمع مع الجهل إلاَّ بالبناء ، وقد تقرَّر أن الخاصَّ أقوى دلالة من العامِّ والأقوى أرجح ، وفى العمل بالعام إهمال للخاصِّ وليس فى التخصيص إهمال للعامِّ ، وقد نقل أبو الحسين الإجماع على البناء مع جهل التاريخ والحاصل أن البِنَاء هو الراجح على جميع التقادير المذكورة في هذه المسألة (١).



<sup>(</sup>١) وهذا الترجيح هو ما يتماشى مع مذهب الجمهور ، وانظرهُ مُفَصَّلًا في ﴿ إرشاد الفحول ﴾ (٢/ ٤٦٤) .

رَفْعُ عبس (ارَبَعِنِ) (الْجَشَّ يُ (سُيلنتر) (الإُرْ) (الْإُرُوكِ www.moswarat.com

# الباب الخامس في المُطْلق والمُقَيَّد

# وفيه أربعة مباحث:

# حَدُّ المُطْلقِ والمُقَيِّد

البحث الأول: في حَدِّهما ، أمَّا المطلق (١): فقيل في حَدِّه ما دلَّ على شائع في جِنْسه ومعنى هذا أن يكون حِصَّة محتملة لِحِصَصِ كثيرةٍ مما يُذرج تحت أَمْرِ ، وقيل غير ذلك ، ولا يخلو عن إيرادٍ عليه .

وأما المُقَيد: فهو ما يُقابل المطلق، ويُقال: هو ما ذَلَّ لا على شائع في جنسه (٢) ، فتدخل فيه المعارف والعمومات كلها. وقيل: هو ما ذَلَّ على الماهية بقيد من قيودها، أو ما كان له دلالة على شيء من القيود.

# أحوال حَمْل المُطْلق على المُقَيِّد

المبحث الثانى: أنَّ الخطاب إذا وَرَد مُطْلقًا لا مُقَيَّدًا حُمل على إطْلاقِه ، وإن وَرَد مُطْلقًا فى موضع مُقَيَّدًا فى موضع مُقَيَّدًا فى موضع مُقَيَّدًا فى موضع آخر فذلك على أقسام:

الأول: أن يختلفا في السبب والحُكم فلا يُحمل أحدهما على الآخر

<sup>(</sup>۱) المُطْلق: عرَّفه الرازى ، والزركشى وجمع بأنه ما دلُّ على الماهية بلا قيد من حيث هى هى ، وزاد بعضهم من غير أن يكون له دلالة على شيء من قيودها ، وعرفه الآمدى فقال: هو اللفظ الدال على مدلول شائع فى جنسه . انظر : تعريفات المطلق فى « البحر المحيط » (٣/ ١٨٤) ، «أحكام الآمدى » (٣/ ٥) ، «إحكام الفصول» (١/ ٤٨) ، «المحصول» (١/ ق ٢/ ٢٥) ، «أرشاد الفحول» (٢/ ٤٧٧) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٣٩٢) .

<sup>(</sup>٢) انظر: المصادر السابقة.

بالاتفاق . الثانى : أن يتفقا فى السبب والحُكم فيحمل أحدهما على الآخر اتفاقًا ، وبه قال أبو حنيفة ، ورجَّح ابن الحاجب وغيره أن هذا الحَمْل هو بيانٌ للمطلق ، أى دالٌ على أن المراد بالمطلق هو المُقَيِّد ، وقيل : إنه يكون نَسخًا ، والأول أولى ، وظاهر إطلاقهم عدم الفرق بين أن يكون المطلق مُتَقَدِّمًا أو مُتَأَخِّرًا ، أو جُهِلَ السابق فإنه يتعين الحَمْل .

الثالث: أن يختلفا في السبب دون الحُكم كإطلاق الرقبة (1) في كفّارة الظهار (7) وتقييدها بالإيمان في كفارة القتل (٣) ، فالحُكم واحدٌ وهو وجوب الإعْتَاقِ مع كونهما سببين مختلفين ، وهذا القسم هو مَوْضع الخلاف ، فذهب كافّة الحنفية إلى عدم جواز التقييد ، وحُكى عن أكثر المالكية .

وذهب جمهور الشافعية إلى التقييد ، وذهب جماعة منهم إلى أنه يجوز تقييد المطلق بالقياس الصحيح على ذلك المُقَيَّد ، ولا يخفاك أن اتحاد الحُكم بين المُطْلق والمقيَّد يقتضى حُصول التناسب بينهما بِجِهَةِ الحمل .

فالحقُّ ما ذهب إليه القائلون بالحَمْل ، وفي المسألة مذَّاهب زائفة .

الرابع: أن يختلفا فى الحُكُم ، ولا خلاف فى أنه لا يُحمل أحدهما على الآخر بوجه من الوجوه ، سواء كانا مثبتين أو منفيين أو مختلفين اتحد سببهما أو اختلف ، وقد حَكى الإجماع عليه جماعة من المحقّقين آخرهم ابن الحاجب (٤) .

 <sup>(</sup>١) يقصد قوله تعالى : ﴿ وَاللَّذِينَ يُظُنِّهِرُونَ مِن لِنَـآ إِبْمَ ثُمَّ بَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن
يَتَمَاّ شَا ﴾ ( المجادلة : ٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) الظّهَارُ: هو قول الرجل لزوجته: أنت على كظهر أمّى ، وكان الظّهار طلاقًا فى الجاهلية . انظر: «المصباح المنير» (٣٨٨/٢ - ظَهَرَ) ، «مختار الصحاح» (٤٠٧/٢) .

<sup>(</sup>٣) وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَكًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَــنَةٍ مُؤْمِنَــةٍ ﴾ (النساء : ٩٢) .

<sup>(</sup>٤) انظر: تفصيل أحوال المطلق والمقيد في « إحكام الفصول» (١٩٢/١) ، « المحصول» (١/ ق ٣/ ٢١٥) ، « البحر المحيط » (٣/ ٤١٥) ، « العضد على ابن الحاجب » (٢/ ١٥٥) ، « كشف الأسرار » (٢/ ٢٨٦) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٤٧٨) .

# شروط حمل المطلق على المقيد

البحث الثالث: اشترط القائلون بالحَمْل شُروطًا سبعة (١):

الأول: أن يكون المقيَّد من باب الصِّفات مع ثُبوت الذوات فى الموضعين، فأمَّا فى إثبات أصل الحُكم من زيادة أو عدد فلا يُحمل أحدهما على الآخر، ذكره القفَّال الشاشى والماوردى والروياني وغيرهم.

الثانى: أن لا يكون للمطلق إلا أصل واحد كاشتراط العدالة فى الشُهود على الرَّجْعة ، والوَصِيّة ، وإطْلاق الشهادة فى البُيوع وغيرها ، فهى شرط فى الجميع ، فأمًا إذا كان المُطْلق دائرًا بين قَيْدَين متضادين نُظِرَ ، فإن كان السبب مختلفًا لم يُحْمَلُ إطْلاقه على أحدهما إلا بدليلٍ ، فيُحمل على ما كان القياس أَوْلى ، أو ما كان دليل الحُكم عليه أقوى ، فكر هذا الشرط أبو منصور ، وأبو إسحق الشيرازى فى «اللمع» وحكى القاضى عبد الوهاب الاتفاق عليه .

قال الزركشى: وليس كذلك ، فقد حَكى القفَّال الشاشى فيه خِلافًا لأصحابنا ولم يرجِّح شيئًا .

الثالث: أن يكون فى باب الأوامر والإثبات ، أمًّا فى جانب النفى والنهى فلا ، فإنه يلزم منه الإخلال باللفظ المُطْلق مع تناول النفى والنهى ، وهو غير سائغ . ذكر هذا الشرط الآمدى وابن الحاجب ، وهو الحقُّ وممن اعتبر هذا الشرط ابن دقيق العيد ، وجعله أيضًا شرطًا فى بناء العامِّ على الخاصُ .

<sup>(</sup>۱) انظر : هذه الشروط ، ونصوص العلماء التي ذكرها في المواضع الآتية : «البحر المحيط» (٣/ ٤٢٥) ، «شرح العضد على ابن المحيط» (٣/ ٢٥٥) ، «المحصول» (١/ ق ٢١٥/٣) ، «شرح العضد على ابن الحاجب» (٢/ ١٥٦) ، «المستصفى» (٢/ ١٠٨) ، «القواعد» لابن اللحام ص ٢٨١ ، «أحكام الآمدى» (٣/ ٢) ، «اللهمع» ص ١٣٢ ، «شرح اللهمع» (٢/ ١٠٨) ، «المحلي على جمع الجوامع» (٢/ ١٠٠) ، «إحكام الفصول» (١/ ١٩٢) ، «الوصول» لابن برهان (١/ ٢٨٦) ، «تشنيف المسامع» (١/ ٤٠٤) .

الرابع: أن لا يكون فى جانب الإباحة ، إذ لا تعارُض بينهما ، وفى المُطْلق زيادة . قال الزركشي : وفيه نَظَر .

الخامس: أن لا يُمكن الجَمْع بينهما إلاَّ بالْحمل ، فإن أمكن بغير إعمالهما ، فإنه أَوْلَى من تعطيل ما ذَلَّ عليه أحدهما ، ذكره ابن الرفعة في المطلب .

السادس: أن لا يكون المُقَيَّد ذُكِرَ معه قَدْرٌ زائد يمكن أن يكون القَيْد للهُ اللَّقَيَّد هُنا قطعًا .

السابع: أن لا يقوم دليلٌ يمنع من التقييد ، فإن قام دليلٌ على ذلك فلا تقد .

البحث الرابع: أن ما ذكر في التخصيص للعام فهو جارٍ في تقييد المُطْلق، فارجع في تفاصيل ذلك إلى ما تَقَدَّم في باب التخصيص، فذلك يغنيك عن تكثير المباحث في هذا الباب



رَفَّحُ عِس (الرَّحِيُّ (الْنَجَنِّ يَّ (اَسِلِيْسَ (النِّرُ) (الْفِرُووكِرِينِ www.moswarat.com

# الباب السادس في المُجْمَل والمُبَيَّنَ

# وفيه ستة فصول :

# حَدُّ المُجْمَلِ والمُبَيِّن

الفصل الأول: في حدُّهما: فالمُجْمَل (١) في اللغة: المُبْهم من أَجْمَل الأمر، إذا أَبْهم، وفي الاصطلاح: له حُدودٌ ولا تخلو عن إيراد عليها والأولى أن يُقال هو: ما دلَّ دلالة لا يتعينَّ المراد بها إلاَّ بِمُعَين (٢) سواء كان عدم التعيين بوضع اللغة، أو بعُرْف الشرع، أو بالاستعمال.

وأما المُبَيَّن فهو فى اللغة: المُظْهر من بَانَ إذا ظَهَر (٣) ، وفى الاصطلاح: هو الدالُ على المراد بخطاب لا يستقلُّ بنفسه فى الدلالة على المراد (٤) ، ويُطلق ويُراد به الدليل ، ويُطلق على فِعْل المبين ، ولأجل ذلك اختلفوا فى تفسيره .

<sup>(</sup>۱) المُجْمَلُ لغة: من أَجْمَلْتُ الشيء إجْمَالاً إذا جَمَعْتُهُ من غير تَفْصيل، والمُجْمَلُ: المجموع. انظر: «المصباح المنير» (۱/۰/۱)، «لسان العرب» (۱۲۸/۱۱)، «القاموس» (۵/۲/۱).

<sup>(</sup>٢) وقيل المُجمل: هو ما لا يُفْهَمُ المراد به من لفظه ، ويفتقر فى بيانه إلى غيره ، وقيل : هو كل لفظ لا يعلم المراد منه عند إطلاقه ، التعريف الذى اختاره المصنف رجَّحه الشوكانى . انظر : «إحكام الفصول» (١/ ٤٨/١) ، «المبتصفى» (١/ ٣٤٥) ، «المرهان» (١/ ٢٨١) ، «شرح اللَّمع» (٢/ ١٥٥) . «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٠٥) ، «المحصول» (١/ ٣١٦/١) ، «شرح اللَّمع» (٢/ ١٥٥) .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذا المعنى اللغوى في : « المصباح المنير » (١/ ٧٠) ، « لَسَانَ الْعَرَبِ » (١٣/ ٦٢) ، « القاموس » (١/ ٣٥١) .

<sup>(</sup>٤) المبين: هو المخرج من حيِّز الإشكال إلى الوضُوح ، عرَّفه بذلك الآمدى ، والصير في وابن الحاجب ، وابن قدامة ، والبغدادى . قال الشنقيطى: وأكثر الأصوليين على أن البيان تصيير المشكل واضحًا . انظر : «قواعد الأصول» للبغدادى ، بتحقيقى ص ٦٠ مذكرة =

## الإجمال في الكتاب والسُّنة

الفصل الثانى: الإجمال واقع فى الكتاب والسُنَّة: قال الصيرفى: ولا أعلم أحدًا أبى هذا غير داود الظاهرى، قال الماوردى والرويانى: يجوز التعبُّد بالخطاب المجمل قبلَ البيان ؛ لأنه صلَّى الله عليه وسلم بعث معاذًا إلى اليمن وتعبَّدهم بالتزام الزكاة قبل بيانها.

قال أبو إسحق الشيرازى: حُكْمه التوقُّف فيه إلى أن يُفَسَّر ولا يَصِحُّ الاحتجاج بظاهره في شيء يقع فيه النزاع (١).

الفصل الثالث: الإجمال يكون في حال الإفراد، أو التركيب، والأول إمّا أن يكون بتصريفه نحو: «قَالَ» من القَوْل، والقَيْلُولَة، و«المُخْتَارُ» للفاعل والمفعول، وإمّا أن يكون بأصل وَضْعه، فإمّا أن تكون معانيه متضادة «كالقُرْء»: للطّهْر والحَيْض، و«النّاهِل»: للعطشان، والريّان، أو متشابهة غير مُتضادة، فإمّا أن يتناول معانى كثيرة بحسب خصوصياتها فهو المشترك، وإمّا بحسب معنى تشترك فيه، فهو المتواطئ، والإجمال كما يكون في الأسماء يكون في الأفعال: كَعَسْعَسَ بمعنى : أقبل وأدبر، ويكون في الأسماء يكون في الأفعال: العطف، والابتداء، وإمّا في حال التركيب فكما في قوله تعالى: ﴿أَوْ يَعْمُوا اللّذِي بِيكِوء عُقَدَةُ ٱلذِكَاحُ ﴾ (٢) لتردُّدِه بين الزَّوج والوَلِيّ، ويكون أيضًا في مرجع الضمير، وفي الصفة، وفي تعدُّد المجازات المتساوية مع مانع يمنع من حَمْله على الحقيقة، وفي فعْله صَلَّى الله عليه وسلم إذا

<sup>=</sup> الشنقيطى ص ١٨٣ ، « شرح ابن الحاجب » (٢/ ١٦٢) ، « الإبهاج » (٢/ ٢١٢) ، « أصول السرخسى » (٢/ ٢١٢) ، «أحكام الآمدى » (٣/ ٢٥٧) ، « شرح ابن الفركاح على الورقات » ص ٢٠٢ د شرح اللُّمع » (٢/ ١٧١) .

<sup>(</sup>١) انظر : رأى الشيرازى في : « شرح اللَّمع » (٢/ ١٥٧) ، « البحر المحيط » (٣/ ٤٥٥ – ٤٥٥) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ٢٣٧ .

فعل فعلاً يحتمل وجهين احتمالاً واحدًا ، وفي ما ورد من الأوامر بصيغة الخبر كقوله تعالى : ﴿ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ ﴾ إنفُسِهِنَ ﴾ (٢) فذهب الجمهور إلى أنها تُفيد الإيجاب ، وقال آخرون : يُتَوقَّف فيها حتى يَردَ دليل يُبيِّن المراد بها .

# ما لا يدخل في المُجْمل

الفصل الرابع: في ما لا إجمال فيه ، وهي أُمور قد يحصُل فيها الاشتباه على البعض فيجعلها داخلة في قِسْم المجمل وليست منه:

الأول: في الألفاظ التي عُلِّق التحريم فيها على الأعيان كقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ ﴾ (٢) ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ أَلَّهَ الْمَكْمُ الْمَيْنَةُ ﴾ (١) فذهب الجمهور إلى أنه لا إجمال في ذلك ، وقال الكرخي والبصري: إنها مجملة.

الثانى: لا إجمال فى مثل قوله تعالى: ﴿ وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ (٥) إلى ذلك ذهب الجمهور ، ثم اختلفوا فقالت المالكية: باقتضائه مَسْحَ الجميع ، والشافعية بالبعض حقيقة أو عُرْفًا ، وذهبت الحنفية إلى أنه مُجْمل لترَدُّده بين الكُلِّ والبعض ، والسُّنَّة بيَّنت البعض ، وعلى كُلِّ حال فقد جاء فى السُّنَة المُطَهَّرة مَسْحُ كُلِّ الرأس ومَسْحُ بعضه (٢) ، فكان ذلك دليلاً مستقلاً على أنه يجزى مَسْحُ البعض ، سواء كانت الآية من قبيل المُجْمل أم لا .

الثالث: لا إجمال في مثل قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُواْ

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية : ٤٥ . (٢) سورة البقرة ، الآية : ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية : ٣ . ﴿ ﴿ ﴿ }) سورة النساء ، الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ، الآية : ٦ .

<sup>(</sup>٦) وذلك فيما رواه مسلم كتاب الطهارة (٢٧٤/٨١) ، أن النبي ﷺ مسح بناصيته على العمامة وعلى الخُفَيْن ، والنَّاصية : هي مُقَدَّم الرأس ، قال البغوى : ظاهر القرآن يوجب مَسْح جميع الرأس ، والسُّنَة خَصَّتْه بمسح قَدْر الناصية ، فثبت أن مسح جميع الرأس ليس بواجب . انظر : «شرح السُّنة ، للبغوى (٢/٣٠١ - ٣٠٢) .

أَيْدِيَهُمَا ﴾ (١) عند الجمهور ، وهذا هو الصَّوابُ ، وقال بعض الحنفية : إنها مُجملة .

الرابع: لا إجمال في نحو: "لا صلاة إلا بِطَهُور "(٢) ، "لا صلاة الأبطَهُور "(٢) ، "لا صلاة الأبفاعة الكتاب "(٤) ، "لا صيام لمن لم يبيت الصيام من الليل "(٥) ، "لا نكاح إلا بولى "(٦) وإلى ذلك ذهب الجمهور ، قالوا: لأنه إن ثَبَت عُرْف شرعى في إطلاقه للصّحيح كان معناه لا صلاة صحيحة إلا بطهور إلخ . فلا إجمال ، وإن لم يثبُت فيه عُرْف شرعى ، فإن ثبت عُرْف لُغَويٌ وهو أن مِثله يقصد منه نفى الفائدة والجدوى نحو: لا علم إلا ما نَفَع ، فيتعين ذلك فلا إجمال ، وإن قُدر انتفاء العُرْفَيْن ، فالأولى حَمْلُه على نَفى الصّحّة دون الكمال ، وذهب الباقلاني وغيره إلى أنه مُجمل ، ونقله أبو منصور عن أهل الرأى .

الخامس: لا إجمال في نحو قوله صلَّى الله عليه وسلم: «رُفِعَ عن أُمَّتى الخَطَأ والنِّسْيَان» (٧) مما ينفى فيه صفة، والمراد نفى لازم

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية : ٣٨ .

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه مسلم كتاب الطهارة (١/ ٢٢٤) ، وأحمد (٤٩٦٩) ، عن ابن عمر رضى
 الله عنهما .

<sup>(</sup>٣) ضعيف : رواه الدارقطنى فى «السُّنن » (١/ ٤٢٠) ، والبيهقى (٣/ ٧٥) ، والحاكم فى «المستدرك» (٢/ ٣١) ، «نصب الراية» «المستدرك» (٢/ ٣١) ، «نصب الراية» (٤١٢/٤) .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه : رواه البخارى كتاب الأذان (٧٥٦) ، ومسلم كتاب الصلاة (٣٤/ ٣٩٤) ، عن عُبادة ﷺ .

<sup>(</sup>۵) صحیح : مروی من طُرُق عند أبی داود کتاب الصوم (۲٤٥٤) ، والترمذی (۷۳۰) ، وابن ماجه (۱۷۰۰) ، الدارقطنی فی ( السُّنن ) (۲/ ۱۷۲) . قال ابن کثیر : إسناده حسن جید .

<sup>(</sup>۲) صحیح: رواه أحمد (۲/۳۹۶) ، وأبو داود كتاب النكاح (۱۱۰۱) ، وابن ماجه (۱۸۸۱) ، والترمذی (۱۲۹/) ، وابن حبان (موارد ۱۲۶۳) ، والحاكم (۱۲۹/) ، وصححاه وكذا الذهبی عن أبی موسی الأشعری شیجه .

<sup>(</sup>۷) حَسَنٌ : رواه ابن ماجه كتاب الطلاق (۲۰٤٥) ، الدارقطني في «سُننه» (٤/ ١٧٠) ، الحاكم في «المستدرك» (۱۹۸/۲) ، وصحّحه ، وأقرَّه الذهبئ وحسَّنه النووى في «الأربعين» وصحّحه ابن حزم .

من لوازمه ، وإلى ذلك ذهب الجمهـور .

وقال أبو الحسين ، وأبو عبد الله البصرى : إنه مجمل وحَكى شارح المحصول فيه ثلاثة مذاهب ، والحقّ ما ذهب إليه الجمهور .

السادس: إذا دار لفظ الشارع بين مدلولين: إن حُمِلَ على أحدهما أفاد معنى واحدًا ، وإن حُمل على الآخر أفاد معنيين ، ولا ظهور له فى أَحَدِ المعنيين اللذين دار بينهما .

قال الصفى الهندى: ذهب الأكثرون إلى أنه ليس بمجمل ، بل هو ظاهر فى إفادة المعنيين اللذين هما أَحَدُ مَدْلُولِيه ، وذهب الأقلُون إلى أنه مجمل ، وبه قال الغزالي ، واختاره ابن الحاجب ، واختار الأول الآمدى لتكثير الفائدة ، والحق أنه مع عدم الظهور فى أَحدِ مَدْلُولِيه يكون مُجملًا (١).

السابع: لا إجمالى فى ما كان له مُسَمَّى لغوى ومسمَّى شرعيًّ كالصَّوْم والصَّلاة عند الجمهور، بل يجب الحَمْل على المعنى الشرعى ؛ لأن النبيَّ صلَّى الله عليه وآله وسلم بُعِثَ لِبَيانِ الشرعيات لا لِبيان معانى الألفاظ اللغوية، والشرع طارئ (٢) على اللغة، وناسخ لها، فالحَمْل على الناسخ المُتَأَخِّر أولى.

وذهب جماعة إلى أنه مُجمل ، ونقل هذا عن أكثر أصحاب الشافعي ، وذهب جماعة إلى التفصيل بين أن يَرِدَ على طريقة الإثبات فيحمل على المعنى الشرعى ، وبين أن يَرِدَ على طريقة النفى ، فمجمل لتردُّدِه ، واختاره الغزالى ، وليس بشىء .

<sup>(</sup>١) انظر : هذا النصُ بتمامه في " البحر المحيط " (٣/ ٤٧٢) ، " المستصفى " (١/ ٣٥٥) ، " الشرح ابن الحاجب " (٢/ ١٦١) ، " أحكام الآمسدى " (٣/ ٢٢٤) ، " إرشساد الفحسول " (٢/ ٤٢٩) ، " شرح الكوكب " (٣/ ٤٣٧) ، " تشنيف المسامع " (١/ ٤٢٠) .

<sup>(</sup>٢) في الأصل : طار ، والتصحيح من نُسخة الجوائب .

والحقُّ ما ذهب إليه الأوَّلون ، وهكذا إذا كان للفظ مجمل ، أو مُسَمَّى شرعيٌّ ولغويٌّ ، فإنه يُحمل على الشرعى لما قَدَّمْنا ، وإذا تَردَّد اللفظ بين المسمَّى العُرْفِي واللُّغويُّ ، فإنه يُقَدَّم العُرْفيُّ على اللُّغَويُّ ؛ لأنه المُتَبَادَرُ عند المخاطبين (١) .

### مراتب البيان

الفصل الخامس: في مراتب البيان للأحكام وهي خمسة: بعضها أوضح من بعض:

الأول: بيان التأكيد: وهو النصَّ الجَلِئ الذي لا يَتَطَرَّق إليه تأويل، كقوله تعالى في صوم التمتع (٢): ﴿ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْمُجَّ وَسَبَّعَةٍ إِنَّا رَجَعْتُمُ تَلِكَ عَثَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ (٣)، سمَّاه بعضُهم بيان التقرير.

الثانى: النص الذى ينفرد بإدراكه العلماء: «كالواو»، و«إلى» في آية الوضوء (٤) فإن هذين الحرفين مقتضيان لِمَعَانٍ معلومة عند أهل اللسان.

الثالث: نصوص السُّنَّة الواردة بيانًا لمُشْكل في القُرآن: كالنصِّ على ما يُخرِج عند الحصاد مع قوله تعالى: ﴿ وَءَانُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴿ ﴿ وَمَانُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴿ ﴿ وَمَانُوا حَقَّهُ مِنْهُ الْحَقِّ . وَلَمْ يُذْكُر فِي القرآن مِقْدَارُ هذا الحقِّ .

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه المسألة في «شرح الكوكب» (٤٣٣/٣) ، «أحكام الآمدي» (٢٦/٣) ، «البحر المحيط» (٣/ ٤٧٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٤٩٩) .

 <sup>(</sup>٢) المُتمتع: هو الذي يُخرم بالعُمْرة في أشهر الحجّ ، وبعد تمامها يُخرم بالحجّ ، فإنه بالفراغ من أعمالها يجِلُ له ما كان حُرِّمَ عليه ، ومن ثَمَّ سُمِّى مُتمتِّعًا .

انظَر : «المصباح المنير» (۲/ ٥٦٢) . (٣) سورة البقرة ، الآية : ١٩٦ .

<sup>(</sup>٤) يقصد قولُه تعالى فى سورة المائدة (٦) : ﴿ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْبُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنَ ﴾ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام ، الآية : ١٤١ .

الرابع: نصوص السُّنَة المبتدأة: ممَّا ليس في القرآن نصَّ عليها بالإجال ولا بالتبيين، ودليل كون هذا القِسْم من بيان الكتاب قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَائنَكُمُ الرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَلَكُمْ عَنْهُ فَأَننَهُواً ﴾ (١).

الخامس: بيان الإشارة: وهو القياس المُسْتَنْبَطُ من الكتاب والسُّنَة مثل الألفاظ التي اسْتُنبِطَتْ منها المعاني ، وقِيس عليها غيرها كإلحاق المطعومات في باب الرَّبُويَّات بالأربع المنصوص (٢) عليها ؛ لأن حقيقة القياس بيان المراد بالنص ، وقد أمر الله سبحانه أهل التكليف بالاعتبار والاستنباط والاجتهاد ، وقد ذكر المراتب الخمس الإمام الشافعي في أول «الرسالة» (٣) واغترض عليه قَوْمٌ بإهماله قسمين وهما: الإجماع ، وقول المجتهد إذا انقرض عصره وانتشر من غير نكير .

قال الزركشي في « البحر » (٤) : إنما أهملهما لأنَّ كل واحد منهما إنما يُتَوَصَّل إليه بأحَدِ الأقسام الخمس .

قال ابن السمعانى (٥): يقع بيان المجمل بسِتَّةِ أَوْجُهِ: أحدها: بالقول: وهو الأكثر، والثانى: بالفعل، والثالث: بالكتاب كبيان أسنان الدِّيات، ودِيَات الأعضاء، ومقادير الزكاة فإنه صلَّى الله عليه وسلم بيَّنها بكُتُبه المشهورة، الرابع: بالإشارة كقوله صلَّى الله عليه وآله

اسورة الحشر ، الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٢) يقصد حديث عُبَادة بن الصَّامت ظُلَّتُه ، وفيه أن النبى نهى عن بيع البُرِّ ، والشَّعِير والتمر ، والملح كلِّ بجنسه إلا سَوَاءً بسواءٍ ، عينًا بِعَيْن ، يدًا بيدٍ ، فمن زاد أو ازدَادَ فقد أربَى » رواه مسلم كتاب المساقاة (١٥٨٧) ، وأبو داود كتاب البيوع (٣٣٤٩) ، والترمذى (١٦٤٠) ، قال البغوى : ذهب عامَّة أهلِ العلم أن حكم الرَّبا غير مقصور عليها بأعيانها ، إنما ثبت لأوصاف فيها ، ويتعدَّى إلى كلِّ نوع توجد فيه هذه الأوصاف ، وأما الأربعة المطعومة فالربا فيها ثابت بوصف الكيل أو الوزن مع الطُّعُم . انظر : «شرح السُّنة» (٥/٤٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : " الرسالة " للشآفعي بتحقيق أحمد شاكر ( ص ٢٦ وما بعدها) .

 <sup>(</sup>٤) انظر : « البحر المحيط » (٣/ ٤٨٠ - ٤٨١) .

<sup>(</sup>٥) انظر : «البحر المحيط» (٣/ ٤٨٢) .

وسلم: "الشهر هكذا، وهكذا، وهكذا» (١) يعنى ثلاثين يومًا، ثم أعاد الإشارة بأصابعه ثلاث مرات وحبس إبهامه فى الثالثة إشارة إلى أن الشهر قد يكون تسعة وعشرين. الخامس: بالتنبيه وهو المعانى والعِلَل التى نبّه بها على بيان الأحكام كقوله صلى الله عليه وآله وسلم: الينقص الرُّطُبُ إذا جف» (٢) وقوله فى قُبلة الصَّائم: "أرأيت لو تمضمض» (٣). السادس: ما خصَّ العلماء بيانه عن اجتهاد وهو ما فيه الوجوه الخمسة إذا كان الاجتهاد مُوصِّلاً إليه من أَحَدِ وجهين: إمًّا من أصل يُعتبر هذا الفرع به، وإمَّا من طريق أمارة تَدُلُ عليه، وزاد شارح اللَّمْع وَجْهًا سابعًا وهو البيان بالتَّرْك كما رُوى "أن آخر الأمرين ترك الوضوء مما مَسَّتِ النارُ» (٤) ورتَّب بعضهم ذلك فقال: أعلاها رُتبة ما وقع من الدلالة بالخطاب، ثم بالفعل، ثم بالإشارة، ثم بالكتابة، ثم بالتنبيه، من الدلالة بالخطاب، ثم بالفعل، ثم بالإشارة، ثم بالكتابة، ثم بالتنبيه، على العِلَّة، ويقع بيانٌ من الله سبحانه بها كلها خلا الإشارة.

قال الزركشي: لا خلاف أن البيان يجوز بالقول ، واختلفوا في وقوعه بالفعل ، والجمهور (٥) على أنه يقع خِلافًا لأبي إسحاق المروزي ، التهي .

<sup>(</sup>۱) **متفق عليه :** رواه البخاری کتاب الصوم (۱۹۱۳) ، ومسلم کتاب الصيام (۱۶ ، ۱۵/ ۱۰۸۰) عن ابن عمر رضی الله عنهما .

<sup>(</sup>۲) صحیح : رواه أبو داود کتاب البیوع (۳۳،۵۹) ، والترمذی (۱۲۲۵) ، والنسائی (۴،۵۹) وقال : حسن صحیح عن سعد بن أبی وقاص ﷺ وتمامه : فقالوا : نعم ، فنهی عن ذلك .

<sup>•</sup> قال البغوى: هذا الحديث أصل فى أنه لا يجوز بيع شىء من المطعوم بجنسه ، وأحدهما رطب ، والآخر يابس ، مثل بيع العنب بالزبيب ، والرُّطب بالتمر ، وهذا قول أكثر أهل العلم ، وإليه ذهب الشافعي ، ومالك ، وأحمد وغيرهم ، وسبب ذلك التفاوت الذى يمنع (المثلية) عند جفاف الرطب . انظر : «شرح السُّنة » (٥/ ٢٠) .

<sup>(</sup>۳) صحیح: رواه أبو داود كتاب الصوم (۲۳۸۰) ، والنسائی فی «الكبری» (تحفة الأشراف : ۱۷/۸) والدارمی (۱۳/۲) ، وابن خزیمة فی «صحیحه» (۱۹۹۹) ، وابن حبان (۱۹۹۶) - موارد) ، وصححاه وكذا الحاكم (۱/ ٤٣١) والذهبی .

<sup>(</sup>٤) صحيح : رواه أبو داود كتاب الطهارة (١٩٢) ، والنسآئي (١/٧٧) عن جابر ﷺ .

<sup>(</sup>٥) وعزاه إلى الجمهور من الأصوليين الآمدى فى «أحكامه» ورجَّحه الشيرازي فى كُتُبه والرازى، والزركشى . انظر : «التبصرة» ص ٢٤٧ ، «شرح اللُّمع» (٢/ ١٧٣) ، «المحصول» (١/ ق ٣/ ٢٦٩) ، «أحكام الآمدى» (٣/ ٣١) ، «البحر المحيط» (٣/ ٢٦٥) .

ولا وجه لهذا الخلاف فإن النبى صلى الله عليه وسلم بَينَ الصلاة والحجَّ بأفعاله ، وقال : «صَلُوا كما رَأَيتُمُونِي أُصَلِّي » (١) ، «وخُذوا عنى مَنَاسِكَكُم » (٢) ولم يكن لمن منع من ذلك مُتَمَسَّكُ لا من شَرْعٍ ، ولا من عَقْلِ ، بل مجرد مجُادلات ليست من الأدلَّة في شيء .

# حكم تأخير البيان عن وقت الحاجة

الفصل السادس: فى تَأْخير البيان عن وقت الحاجة: اعلم أن كل ما يحتاج إلى بيان من مُجْمل ، وعام ، ومجازٍ ، ومشتركٍ ، وفعلٍ مُتَرَدُدٍ ، ومُطْلَق ، إذا تأخر بيانه فذلك على وجهين:

الأول: أن يتأخّر عن وقت الحاجة ، وذلك فى الواجبات الفورية لم يجز ، وقد نقل الباقلاني إجماع أرباب الشرائع على امتناعه .

الثانى: تأخيره عن وقت وُرُودِ الخطاب إلى وقت الحاجة إلى الفعل ، وذلك فى الواجبات التى ليست بفورية حيث يكون الخطاب لا ظاهر له كالأسماء المتواطئة ، والمشتركة أو له ظاهر وقد استُعْمِل فى خِلافه ، كتأخير التَّخصيص ، والنَّسخ ، ونحو ذلك ، وفى ذلك مذاهب (٣) : الحواز مُطلقًا ، وعليه عَامَّة الفُقَهاء والمُتَكَلِّمين ، واختاره الرازى وابن الحاجب (٤) . الثانى : المنع مطلقًا ، وإليه ذهب أبو إسحق

سبق تخریجه

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم كتاب الحج (۲۱۹/۳۱۰) ، وأحمد (۳/ ۳۷۸) ، والنسائى (٥/ ۲۱۹) .

<sup>(</sup>٣) انظر: هذه الآراء التي أشار إليها المصنّفُ في: «الوصول» لابن برهان (١٢٤/١)، «الإيهاج» (٢/ ٢١٥)، «إحكام الفصول» (١/ ٢١٨)، «تهذيب الأسنوى» (١/ ١٣٩)، «البرهان» (١/ ١٦٦)، «شرح اللَّمع» (١/ ١٧٧)، «تشنيف المسامع» (١/ ٤٢٤)، «المحصول» (١/ ق ٣/ ٢٧٩)، «شرح الكوكب» (٣/ ٤٥٣)، «المستصفى» (١/ ٣٩٨)، «البحر المحيط» (٣/ ٢٩٨)، «شرح ابن الحاجب» (١/ ٤٦٤)، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٠٥ - ٥٠٥).

<sup>(</sup>٤) وهذا هو الراجح ، وهو مذهبُ الجمهور ، كما نصَّ على ذلك ابن عقيل ، والباجى ، ورجَّحه الشيرازى ، ونقله عن ابن سُريج ، والطبرى ، وابن خيران ، والأصطخرى ، واختاره ابن برهان ، وابن السَّبكى ، والزركشي ، والشوكاني . انظر : المصادر السابقة .

المروزى ، والصيرفي ، وأبو بكر الدُّقَّاق ، وهو قول المعتزلة ، وكثير من الحنفية ، وأبى داود الظاهرى ، ووافقهم بعض المالكية ، والشافعية ، واستدلُّ هؤلاء بما لا يُسْمِنُ ولا يُغْنِي من جُوع . الثالث : أنه يجوز تأخير بيانِ المجمل دون غيره وحُكى عن الصيرفي وأبي حامد المروزي وغيرهما ولم يأتوا بما يَدُلُ على عَدَم جواز التَّخْيير في ما عدا ذلك إلاَّ ما لا يُعْتَدُّ به ولا يُلتفت إليه . الرابع : أنه يجوز تأخيرُ بيان العُموم ؛ لأنه قبل البيانِ مفهوم ، ولا يجوز تأخيرُ بيانِ المجمل ؛ لأنه قبل البيان غير مفهوم ، ولا وجه له أيضًا . الخامس: أنه يجوز تأخير بيان الأوامر والنواهي، ولا يجوز تأخير بيان الأخبار كالوعد، والوعيد، ولا وجه له أيضًا . السادس : عكسه ولا وجه له أيضًا . السابع : أنه يجوز تأخير بيان النسخ دون غيره ، ولا وجه له أيضًا لعدم الدليل الدالُّ على عدم جواز التأخير في ما عدا النَّسخ ، والأدِلَّة المتكثرة قائمة على الجواز مطلقًا ، فالاقتصار على بعض ما دَلَّت عليه دون بعض بلا مخصِّص باطلٌ . الثامن : التفصيل بين ما ليس له ظاهر كالمشترك دون ما له ظاهر كالعَامِّ والمُطْلق ، والمُسُوخ ، ونحو ذلك فإنه لا يجوز التأخير في الأول ، ويجوز في الثاني ولا وجه لهذا التفصيل . التاسع: أن بيان المجمل إن لم يكن تُبْديلًا ولا تغييرًا جاز مُقارِنًا وطارئًا ، وإن كان تغييرًا جاز مقارنًا لا طارئًا بالحالِ ، ولا وجه له أيضًا ، فهذه جُملة المذاهب المروية في هذه المسألة ، وأنت إذا تتبعت موارد هذه الشريعة المُطَهَّرة وجدتها قاضية بجواز تأخير البيانِ عن وقت الخِطاب قضاءً ظاهرًا واضحًا لا يُنكره مَنْ له أدنى خبْرة بها ومُمارسة لها ، وليس على هذه المذاهب المخالفة لما قاله المجوزون أثَارَةٌ من عِلْم ، وقد اختلف القائلون بجواز التأخير في جواز تأثير البيان على التدريج بأن يُبين بيانًا أولاً ، ثم يُبين بيانًا ثانيًا كالتخصيص بعد التخصيص ، والحق الجواز لعدم المانع من ذلك ، لا من شرع ولا عقل ، فالكلِّ بيان (١٦) .

<sup>(</sup>١) انظر : هذا الترجيح في : ﴿ إِرْشَادُ الْفَحُولُ ﴾ (٢/ ٥٠٩) .

رَفْعُ حِب ((رَجِمْ الْمِرْجُرِيُّ (الْمُجَنِّرِيُّ (سِلَتِيَ (الْمِرْرُ (الْفِرُووَ كُرِيَّ www.moswarat.com

# الباب السابع فى الظَّاهر والمؤول

وفيه ثلاثة فصول :

# الفصل الأول

# حَدُّ الظَّاهِرِ المؤول

فالظَّاهر في اللغة: هو الواضح (١) ولفظه يغنى عن تفسيره ، وقال الغزالي : هو المُتَرَدِّد بين أمرين ، وهو في أحدهما أظهر ، وكان الشافعيُّ يسمِّى الظاهر نصًّا (٢)

والتأويل: من آل يؤول إذا رجع (٣) ، واصطلاحًا: صَرْفُ الكلام عن ظاهره إلى معنّى يحتمله (٤) ، وهذا يتناول الصحيح والفاسد ، فإن قيدت الحدّ بلفظ بدليل يُصَيِّرُهُ راجحًا ، كان تعريفًا للتأويل الصحيح ، فإن الفاسد يكون بلا دليل ، أو مع دليل مرجوح ، أو مساوٍ .

<sup>(</sup>١) ويقال : ظَهَرَ الشيء إذا تَبَيَّن ، وأظهر الشيء بيَّنَهُ . انظر : «القاموس» (٣/ ١٣١) ، «مختار الصحاح» ص ٤٠٦ ، «لسان العرب» (٤/ ٢٥٠) .

<sup>(</sup>۲) كذا في «المستصفى» (۱/ ۳۸٤)، وعرَّفه الشيرازى في «شرح اللَّمع» (۱۲/۲۲) فقال: ما احتمل أمرين وهو في أحدهما أظهر من الآخر». انظر: تفصيل هذا التعريف في: «الحدود» للباجي ص ٤٠٦، «اللاشارة» للباجي ص ٤٠٦، «اللاشارة» للباجي ص ١٦٣، «البرهان» (۲۲٦/۱)، «أصول السرخسى» (١٦٣/١).

 <sup>(</sup>٣) من آل : إذا رجع ؛ لأنه رجوع عن الظاهر إلى ذلك الذي آل إليه في دلالته .
 انظر : "المصباح المنير" (١/ ٣٩) ، "معجم مقاييس اللُّغة » (١/ ١٥٩) .

<sup>(</sup>٤) انظر: هذا التعريف وغيره لمصطلح التأويل في : «المستصفى» (١/ ٣٨٧) ، «الحدود» للباجى ص ٤٨ ، «أحكام الآمدى» (٣/ ٥٢) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٤٦٠) ، «البحر المحبط» (٣/ ٤٣٦) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥١٠) .

والظاهر: دليل شرعى يجب اتباعه والعمل به بدليل إجماع الصحابة على العمل بظواهر الألفاظ. قال ابن برهان (۱) ، وهذا الباب أنفع كتب الأصول وأجَلُها ، وأمًّا ابن السمعانى فقد أنكر على إمام الحرمين إدخاله لهذا الباب في أصول الفقه . وقال : إنما هو كلام يُورَدُ في الجلافيات (۲) .

والنص قِسْمان : أحدهما : يقبل التأويل وهو مرادف للظّاهر ، والثانى : لا يقبله ، وهو النصُّ الصَّريح ، وسيأتى الكلام على ذلك بعد هذا الباب إن شاء الله تعالى .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر : كلام ابن برهان في كتابه " الوصول " (١/ ٣٧٩) ، فقد ذكره المصنَّفُ بمعناه .

<sup>(</sup>٢) انظر : هذا الفصل بطوله في «البحر المحيط» (٣/ ٤٣٦) .

رَفَعُ معِس ((رَجِعَ) (الْفَجَنَّ يُ (سِلِنَهُ) (الْفِرُدُ وَكِرِي www.moswarat.com

# الفصل الثانى فيما يدخله التأويل

وهو قسمان : أحدهما : علم الفروع ولا خلاف في ذلك .

الثانى : الأصول كالعقائد وأصول الديانات ، وصفات البارئ عز وجل .

### الكلام على التأويل في العقائد

وقد اختلفوا في هذا على مذاهب

الأول : أنه لا مدخل للتأويل فيها بل يجرى على ظاهرها (١) ولا يَؤُول شيء منها وهذا قول المُشَبِّهة .

الثانى : أن لها تأويلاً ولكنا نُمسك عنه مع تنزيه اعتقادنا عن التَّشْبيه والتعطيل (٢٠) .

قال ابن برهان (٣): وهذا مذهب السَّلَف ، قلت وهذا هو الطريق الواضح والمنهج المصحوب بالسلامة عن الوقوع فى مهاوى التأويل لما لا يعلم تأويله إلا الله ، وكفى بالسَّلَف الصَّالَح قُدُوة لمن أراد الاقتداء ،

<sup>(</sup>۱) قوله: (على ظاهرها) أى الظاهر الذى يُوهِمُ مشابهة المخلوقين ، وذلك كقول الهشامية من فِرَق المُشَبِّهةِ فيما حكاه عنهم الأشعرى - إن الله جِسْمٌ طويلٌ ، عريضٌ ، عميقٌ ، وأنه ذو أجزاء مُؤْتَلَفَة ، ونحو ذلك بما يُستحى من حكايته - تعالى الله عن قولهم . قال العلامة صديق خان في «رسالة له» : فمذهبنا مذهب السلف : إثبات بلا تشبيه ، وتنزية بلا تعطيل ، وهو مذهب أئمة الإسلام . انظر : «قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر » للعلامة صديق حسن خان ص ٥٠ - ٥١ ، «مقالات الإسلاميين » للأشعرى (١٠٦/١) ، «شرح الطحاوية » ص ٢٣٧ . (٢) التعطيل : نَفْى أسماء الله وصفاته الثابتة في الكتاب والسُنّة ، تحت ستار التأويل الذي هو أشبه بالتخريف ، وأول من أظهره الجعد بن درهم ، وعنه أخذ الجهم بن صفوان . انظر : «لوامع الأنوار البهية » (١/ ٢٣) للسفاريني ، «مختصر الصواعق المرسلة » لابن القيم (١/ ٢٥) . (٣) انظر : هذا الفصل بطوله لابن برهان في كتابه : «الوصول» (١/ ٣٧٥) .

وأسوة لمن أحَبَّ التَّأَسِّي على تقدير عدم ورُودِ الدليل القاضي بالمنع من ذلك ، فكيف وهو قائم موجود في الكتاب والسُّنَّة ؟ .

الثالث: أنها مُؤَوَّلة ، قال ابن برهان: والأوّل من هذه المذاهب باطل والآخران منقولان عن الصَّحابة ، ونقل هذا الثالث عن على وابن مسعود وابن عباس وأمّ سلمة .

قال أبو عمرو بن الصلاح (١): الناس في هذه الأشياء المُوهِمة للجِهة ونحوها فِرَق ثلاث: فِرْقة تُوَوِّل، وفِرْقة تُشَبِّه، وفرقة ترى أنه لم يُطلق الشارع مثل هذه اللفظة إلا وإطلاقه سائغ وحَسَن قبولها مطلقة كما قال مع التصريح بالتقديس، والتنزيه، والتبرّى من التحديد، والتشبيه، قال: وعلى هذه الطريقة مضى صَدْر الأمَّة وسادتها، واختارها أَثِمَّة الفُقهاء وقادتها وإليها دعا أئمة الحديث، وأعلامه، ولا أحَدَ من المُتكلِّمِين يَصْدُفُ عنها ويأباها، وأفصَح الغزالي في غير موضع بِهَجْرِ ما سواها حتى ألجم آخرًا في إلحامه كل عالم وعامًى عما عداها، قال: وهذا كتاب «إلجام العَوَامِّ عن علم الكلام»، وهو آخر تصانيف الغزالي مطلقا، حث فيه على مذهب السلف ومن تَبِعَهُمْ انتهى، وكذا رجع الرازى، والجويني عنه في آخر عُمْرِهما، ولله الحمد كما أف اده الذهبئ (٢) في تاريخه في تراجمهما، والكلام في هذا يطول لما فيه من كثرة النقول عن الأئمة الفُحُول، وقد أوضحت هذا المقام في رسالتي فيه من كثرة النقول عن الأئمة الفُحُول، وقد أوضحت هذا المقام في رسالتي فيه من كثرة النقول عن الأئمة الفُحُول، وقد أوضحت هذا المقام في رسالتي فيه من كثرة النقول عن الأئمة الفُحُول، وقد أوضحت هذا المقام في رسالتي فيه من كثرة النقول عن الأئمة الفُحُول، وقد أوضحت هذا المقام في رسالتي فيه من كثرة النقول عن الأئمة الفُحُول، وقد أوضحت هذا المقام في رسالتي فيه من كثرة النبيل إلى ذمِّ الكلام والتأويل» (٣) فليراجع.

<sup>(</sup>١) انظر : كلام ابن الصلاح في " البحر المحيط " (٣/ ٤٤٠) .

<sup>(</sup>۲) وذلك في كتابه: «سير أعلام النبلاء» (۲۱/ ٥٠٠) ، في ترجمة الفخر الرازى قال: «وقد اعترف في آخر عُمره ، حيث يقول: لقد تأمَّلتُ الطُّرقَ الكلامية والمناهج الفلسفية ، فما رأيتها تشفى عليلاً ولا تروى غليلاً ، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن. اقرأ في الإثبات: ﴿ الرَّمِنَ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ (طه: ٥٠) ، و ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِيمُ الطَّيِّبُ ﴾ (فاطر: ١٠) ، واقرأ في النفي ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ الله ورى: ١١) ، وعن الجويني كما في «السير» (١٨/ ٤٦٨) ، النفي ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ التَّاويل ، وإجراء الظواهر على مواردها ، وتفويض معانيها إلى الربُ تعالى ، والذي نرتضيه رأيًا اتباع سلف الأمة .

<sup>(</sup>٣) طُبع في حياة المصنّف في بهوبال سنة ١٢٩٠ هـ بالهند .

رَفْحُ عِب (لرَّحِيُ الْهُجِنِّ يُّ (سُلِيْتِ) (لِنِّرُ) (الْفِرُووكِ مِن www.moswarat.com

# الفصل الثالث فى شروط التأويل

الأول : أن يكون موافقًا لوضع اللغة ، أو عُرْف الاستعمال ، أو عادة صاحب الشرع ، وكل تأويل خرج عن هذا فليس بصحيح .

الثانى: أن يقوم الدليل على أن المراد بذلك اللفظ هو المعنى الذى حُمِلَ عليه إذا كان التأويل عليه إذا كان التأويل بالقياس فلابد أن يكون جَلِيًّا لا خفيًّا (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) اختصره المصنف تَبَعًا للشوكاني من «البحر المحيط» للزركشي (٣/ ٤٤٣) .

رَفَحُ عِبِ (الرَّحِمِيُ (الْهُجَنِّ يُّ ولِسِلِنَهُ الْاِنْدِي الْاِنْدِي (سِلِنَهُ الْاِنْدِي الْاِنْدِي الْمُؤْدِي كِسِي www.moswarat.com

# الباب الثامن فى المنطوق والمفهوم

### وفيه أربع مسائل :

#### تعريف المنطوق والمفهوم

الأولى: في حَدِّهِمَا فالمنْطُوق: ما دَلَّ عليه اللفظ في مَحَلِّ النطق: أي يكون حُكْمًا للمذِكور وحالاً من أحواله.

والمفهوم: ما دَلَّ عليه اللفظ لا في مَحَلِّ النطق، أي يكون حُكْمًا لغير المذكور وحالاً من أحواله (١).

والحاصل: أن الألفاظ قوالب للمعانى المستفادة منها ، فتارة يُستفاد منها من جِهَةِ النُّطْق تصريحًا ، وتارةً من جهته تَلْويحًا ، فالأول المنطوق ، والثانى المفهوم .

والمنطوق قسمان :

الأول : ما لا يحتمل التأويل وهو النصُّ .

والثانى: ما يحتمله وهو الظاهر والأول أيضًا قسمان: صريح: إن دَلَّ عليه بالالتزام. عليه اللفظ بالمطابقة أو التَّضَمُّن، وغير صريح: إن دَلَّ عليه بالالتزام. وغير الصريح: ينقسم إلى دلالة اقتضاء، وإيماء، وإشارة، فدلالة الاقتضاء هي إذا توقَّف الصِّدْق أو الصِّحَّة العقلية أو الشرعية عليه مع كون ذلك مَقْصود المُتَكَلِّم.

<sup>(</sup>۱) انظر: هذين التعريفين في: «شرح الكوكب» (٢٧٣/٣)، «شرح ابن الحاجب» (٢/ ١٧١) «أحكام الآمدي» (٣/ ٦٦)، «البحر المحيط» (٥/٥، ٧)، «إرشاد الفحول» (١٧١/٢).

ودلالة الإيماء: أن يقترن اللفظ بحُكم لو لم يكن للتعليل لكان بعيدًا ، وسيأتي بيان هذا في القياس .

ودلالة الإشارة: حيث لا يكون مقصودًا للمتكلم ، والمفهوم : ينقسم إلى مفهوم موافقة ، ومفهوم مخالفة ، فمفهوم الموافقة : حيث يكون المسكوت عنه موافقًا للملفوظ به ، فإن كان أولى بالحُكم من المنطوق به ، فيُسمَّى فحوى الخطاب (١) وإن كان مساويًا له فيُسمَّى لَحن الخطاب (٢) ودلالة النص على مفهوم الموافقة قياسية عند الشافعى والأكثرين .

قال الصيرفي : ذهبت طائفة جُلّة سيدهم الشافعي إلى أن هذا هو القياس الجلئ .

وقال أبو إسحق الشيرازى فى « شرح اللمع » (٣) : إنه الصحيح وذهب المتكلِّمون بأسرهم الأشعرية ، والمعتزلة إلى أنه مُسْتَفَادٌ من النُّطْقِ ، وليس بقياس وصححه أبو حامد الإسفرايينى ، وقال آخرون : دلالته لفظية ، والجمهور على أنه من جِهَة اللغة لا من القياس (٤) .

#### مفهوم المخالفة

الثانية : مفهوم المخالفة : وهو حيث يكون المسكوت عنه مُخالفًا

<sup>(</sup>١) فحوى الخطاب: عرَّفه الشيرازى فقال: هو ما دل عليه الكلام من جهة التنبيه ، وجعل جمُّ من أهل الأصول فخوى الخطاب ولحنهُ مسمّيات لمفهوم الموافقة .

انظر : «العدة» (۱/ ۱۵۲) ، «المسودة» ص ۳٤۷ ، «شرح الكوكب» (٣/ ٤٨١) ، «روضة الناظر» ص ٢٦٣ ، «التمهيد» للكلوذاني (١/ ١٨ - ٢١) ، «شرح اللَّمع» (٢/ ١١٧) .

 <sup>(</sup>۲) لحن الخطاب: هو ما لاح فى أثناء اللفظ ، وقال الكلوذانى فى «التمهيد» (۲۰/۱):
 معرفة الضمير من نفس الكلام بالذكاء والفطنة ، والدليل عليه قوله تعالى : ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ
 ٱلْقَوَلُ ﴾ (محمد : ۳۰) يعنى بالذكاء » .

<sup>(</sup>٣) انظر : «شرح اللمع» للشيرازي (١١٨/٢) .

<sup>(</sup>٤) انظر : هذا النصّ بطوله في : «البحر المحيط» (١٢/٤) .

للمذكور فى الحُكْم إثباتًا ونفيًا ، فيثبت للمسكوت عنه نقيض حُكُم المنطوق به ، ويُسَمَّى دليل الخطاب (١) .

وقال القرافى : وهل المخالفة بين المنطوق والمسكوت بضِدِّ الحُكُم المنطوق به أو نقيضه ؟ ، الحق الثاني .

ومن تأمّل المفهومات وجدها كذلك ، وجميع مفاهيم المخالفة حُجَّة عند الجمهور (٢) إلا مفهوم اللقب (٣) ، وأنكر أبو حنيفة الجميع ، والصحيح أنه حُجَّة من حيث اللغة ، واختلفوا في تحقيق مُقتضاه أنه هل يدلُّ على نفى الحُكْم عمَّا عدا المنطوق به مطلقًا سواء كان من جنس المثبت ، أم لم يكن ، أو تختص دلالته بما إذا كان من جنسه .

قال الجويني: المفهوم المذكور يَرْتقى إلى أن يكون دليلاً قطعيًا ، وقيل لا يَرْتقى إلى ذلك ، وحُكُم المفهوم حُكْم العَامِّ فى العمل به قبل البحث عن المُخَصِّص .

#### شروط القول بمفهوم المخالفة

الثالثة : للقول بمفهوم المخالفة شروط :

الأول : أن لا يُعارضه ما هـو أرجح منه من منطوق ، أو مفهوم

<sup>(</sup>۱) وعرّفه الشيرازى وجمع من الأصوليين بأنه: «هو أن يُعَلِّق الحُكُم على أَحَدِ وَصفَى الشيء ، فيدلُ على أن ما عدا ذلك بخلافه ، وقال غيرهم: هو دلالة تخصيص الشيء بالذكر على نفيهِ عمَّا عداه . انظر: «اللَّمع» ص ١٣٥، «المستصفى ١ (١/ ١٩١) ، «الإبهاج» (١/ ٣٧١) ، «قواعد الأصول» للبغدادي ص ٨١ بتحقيق الطهطاوي .

<sup>(</sup>٢) انظر: هذه التفصيلات التي سيذكرها المصنف وشروط القول بمفهوم المخالفة في «اللّمع» ص ١٣٥، «شرح اللّمع» (٢/ ١٦٢ - ١٣٢)، «روضة الناظر» ص ٢٧٣، «شرح اللّمع» (٢/ ١٦٧)، «أصول السرخسي» (١/ ٢٥٧)، «إحكام الكوكب» (٤/ ٢٥٧)، «أصول السرخسي» (١/ ٢٥٧)، «إحكام الفصول» (٤/ ٢٥٠)، «المعدة» لأبي يعلى (٢/ ٤٥٣)، «المبحر المحيط» (٤/ ١٥٠)، «الموصول» لابن برهان (١/ ٢٣٥)، «المبرهان» (١/ ٣٠١)، «نزهة الخاطر شرح روضة الناظر» (٢/ ٢١٨)، «تشنيف المسامع» (١/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) سيأتي الكلام عليه مُفَصَّلًا فانتظره .

موافقة (١) ، وإن عارضه قياس جَلِيٌّ قُدُّمَ القِيَاسُ .

الثانى: أن لا يكون المذكور قُصِدَ به الامْتِنَان كقوله تعالى: ﴿ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا ﴾ (٢) فإنه لا يدل على منع أكل ما ليس بِطَرِئ .

الثالث: أن لا يكون المنطوق خرج جوابًا عن سؤال متعلق بحُكُم خاصٌ ولا حادثة خاصَّة بالمذكور ، هكذا قيل ولا وجه لذلك فإنه لا اعتبار بخصوص السبب ، ولا بخصوص السؤال ، ومن أمثلته قوله تعالى : ﴿ لَا تَأْكُلُواْ الرِّبَوَا أَضَعَكُنا مُضَاعَفَةً ﴾ (٣) فلا مفهوم للأضعاف ؟ لأنه جاء على النهى عما كانوا يتعاطونه بسبب الآجال ، كان الواحد منهم إذا حَلَّ دَيْنَهُ يقول إما أن تُعطى ، وإما أن تُربى فيتضاعف بذلك أصل دَيْنِه مرارًا كثيرة فنزلت الآية على ذلك .

الرابع: أن لا يكون المذكور قُصِدَ به التَّفْخيم وتأكيد الحال كقوله صلى الله عليه وسلم: « لا يحل لامرأة تُؤْمن بالله واليوم الآخر أن تُحِدً » (٥) فإن التقييد بالإيمان لا مفهوم له ، وإنما ذكر لتفخيم الأمر . الخامس: أن يُذكر مُسْتَقِلًا ، فلو ذُكر على جِهَةِ التَّبعية بشيء آخر فلا

<sup>(</sup>۱) لإيضاح هذا الشرط نقول: مفادُ هذا هو: أن لا تظهر في اللفظ المأخوذ منه مفهوم المخالفة فائدة غير تخصيص الشيء بالحكم ونفيه عماعداه ، أما إذا ظهرت فائدة أخرى غير التخصيص ، فإنه لا يعمل بالمفهوم ، قاله ابن الوزير ، وقال بعده: وهذا الشرط هو كالضابط لسائر الشروط ؛ لأنه شامل لها إجمالاً كذا في «المصفى في أصول الفقه» ص ٧٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية : ١٤ . (٣) سورة آل عمران، الآية : ١٣٠ .

<sup>(</sup>٤) ذُكِرَ هذا المعنى فى سبب نزول الآية عن مجاهد ، وعطاء ، وغير واحد من التابعين . انظره : فى : «زاد المسير» (١/ ٤٥٨) ، «فتح القدير» للشوكانى (١/ ٣٨١) ، «الدر المنثور» للسيوطى (٢/ ١٢٨) ، «تفسير القرطبى» (٤/ ٢٠٢) ، ابن كثير (١/ ٤٠٤) ، «تفسير الرازى» (٤/ ٤٥٠) ، «المحرر» لابن عطية (٣/ ٢٢٧) .

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: وتمامه: «... أن تُحِدَّ على مَيِّت فَوْق ثلاث ليالِ إلاَّ على زوج أربعة أشهر وعشرًا » رواه البخارى كتاب الطلاق (١٤٨٦) ، عن زينب بنت أبى سلمة رضى الله عنها . قال البغوى : الإحداد : هو الامتناع عن الزينة ، والطيب فى مدة عِدَّة الوفاة ، وهو واجب عليها عند عامَّة أهل العلم . «شرح السَّنة» (٥/ ٤٩٣ – ٤٩٤) .

مفهوم له ، كقوله تعالى : ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُنَ وَأَنشُرُ عَلَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاجِدِ ﴾ (١) فإن قوله في المساجد لا مفهوم له ؛ لأن المعتكف ممنوع من المباشرة مطلقًا .

السادس: أن لا يظهر من السياق قصد التعميم ، فإن ظهر فلا مفهوم له كقوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَلِيلٌ ﴾ (٢) للعلم بأن الله سبحانه قادرٌ على المعدوم والممكن ، وليس بشيء فإن المقصود بقوله على كل شيء التعميم .

السابع: أن لا يعودَ على أصله الذي هو المنطوق بالإبطال ، أما لو كان كذلك فلا يعمل به .

الثامن: أن لا يكون قد خرج مخرج الأغلب كقوله تعالى: ﴿ وَرَبَيْبُكُمُ اللَّتِي فِي حُجُورِكُم ﴾ (٣) فإن الغالب كون الربائب (٤) في الحجور (٥) فقيّد به لذلك لا لأن حُكم اللاتي لسن في الحُجور بخلافه ونحو ذلك كثير في الكتاب والسُّنَة .

#### أنواع مفهوم المخالفة

الرابعة : في أنواع مفهوم المخالفة :

الأول: مفهوم الصفة: وهي تعليق الحُخم على الذات بأحد الأوصاف نحو « في سائمة الغنم زكاة » (٦) والمراد بالصفة عند الأصوليين تقييد لفظ مشترك المعنى بلفظ آخر يختص ببعض معانيه ليس بشرط ولا غاية ولا يريدون به النعت فقط ، وهكذا عند أهل البيان ، وإنما يخصُ الصفة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ١٨٧ . (٢) سورة آل عمران ، الآية : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية : ٢٣ .

<sup>(</sup>٤) جمع الرَّبيبَة : وهي بنت الزوجة كذا في «القاموس» (٢٨٣/٢) .

<sup>(</sup>٥) معنى هذا أن اللفظ عبَّر عن غالب الأحوال ، وهو أن الربيبة لا تكون إلا في حِجْر الرجل الذي تزوَّج أُمها ، أي فهي في رعايته لها ، وبقائها في بيته كأحد أولاده ، وتحرم عليه بالدخول على أُمها . انظر : «المصفى» ص ٧٢١ ، «أحكام ابن العربي» (١/٣٧٨) ، «فتح القدير» للشوكاني (١/ ٤٤٥) .

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

بالنعت أهل النحو فقط ، وبمفهوم الصفة أخذ الجمهور (١) . وهو الحقُّ لما هو معلوم من لسان العرب أن الشيء إذا كان له وصفان فوصف بأحدهما دون الآخر كان المراد به ما فيه تلك الصفة دون الآخر .

وقال أبو حنيفة وأصحابه وبعض الشافعية والمالكية : إنه لا يُؤخذ به ولا يُعمل عليه ، ووافقهم من أئمة اللغة الأخفش ، وابن فارس ، وابن جِنّي .

الثانى: مفهوم العِلَّة: وهو تعليق الحُكم بالعِلَّة نحو: حُرِّمَتِ الحُمر لإسكارها، والفرق بين هذا والنوع الأول أن الصفة قد تكون عِلَّة، وقد لا تكون عِلَّة بل متممة، والخلاف فيه وفى مفهوم الصفة واحد، قاله الباقلانى.

الثالث: مفهوم الشرط: والشرط ما دخل عليه أحد الحرفين إن ، أو إذا أو ما يقوم مقامهما مما يدلُّ على سببية الأول ومسببية الثانى ، وهذا هو الشرط اللَّغوى ، وهو المراد هنا لا الشَّرعى ولا العَقْلى ، وبه قال أكثر الحنفية ، ومعظم أهل العراق ، ورجَّح المنع من الأخذ به المُحَقِّقون ، وروى عن أبى حنيفة ، ومالك ، واختاره الباقلانى ، والغزالى ، والآمدى ، وقد بالغ الجُوينى (٢) فى الردِّ على المانعين ، ولا ريب أنه قول مَرْدُودٌ وكل ما جاءوا به لا تقوم به الحُجَّة ، والأخذ به معلوم من لُغَة العرب والشرع .

الرابع : مفهوم العَدَد : وهو تعليق الحُكْم بعدد مخصوص ، فإنه

<sup>(</sup>۱) انظر: مذهب الجمهور في: «شرح اللَّمع» (۲/ ١٣٦) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٤٩٨) ، «المِباج» (١/ ٤٩٨) ، «المحصول» (١/ ٣٠٠) ، «المِباج» (١/ ٣٧٠) ، «المِباج» (١/ ٣٧٠) ، «المِباج» (١/ ٣٧٠) ، «المِباج» (١/ ٣٧٠) ،

<sup>(</sup>٢) انظر : كلام الجـويني في «البرهان» (١/ ٣١٠) ، والآمدي في «أصول الأحكام» (٣/ ٩٦) ، والغزالي في «المستصفى» (٢/ ٢٠٠) ، «التمهيد» ص ٢٤٥ ، «البحر المحيط» (٤٠٠ – ٣٦) .

يدلُّ على انتفاء الحُكم فيما عدا ذلك العدد زائدًا كان أو ناقصًا (١) ، وقد ذهب إليه الشافعي ، وأحمد ، وبه قال مالك ، وداود الظاهرى وصاحب «الهداية » (٢) من الحنفية ، ومنع من العمل به المانعون بمفهوم الصفة ، والحقُ ما ذهب إليه الأوَّلون والعمل به معلوم من لُغَة العرب والشرع .

الخامس: مفهوم الغاية: وهو مدَّ الحُكْم بإلى ، أو حتى ، وغاية الشيء آخره (٣) ، وإلى العمل به ذهب الجُمهور ، والباقلانى ، والغزالى ، وحكى ابن برهان وغيره الاتفاق عليه ، ولم يُخالف فى ذلك إلا طائفة من الحنفية والآمدى ولم يتمسَّكوا بَشَىء يَصْلُح للتَمَسُّك به قط بل صَمَّمُوا على مَنْعِهِ طَرْدًا لباب المنع من العمل بالمفاهيم وليس ذلك بشيء .

السادس : مفهوم اللَّقب : وهو تعليق الحُكُم بالاسم العَلَم نحو :

<sup>(</sup>١) وذلك كقوله تعالى فى عقوبة الزَّنا: ﴿ فَأَجَلِدُوهُمْ ثَمَنَيْنَ جَلَدَةً ﴾ (النور: ٤) ، ومحلُّ الخِلاف فى عددٍ لم يُقصدُ به التكثير ، كالألف ، والسبعين ، وكل ما يُستعمل فى لُغة العرب للمبالغة نحو: «جثتك ألف مرةٍ فلم أجدك» .

انظر: في مفهوم العدد «أحكام الآمدى» (٣/ ١٠٣) ، «تيسير التحرير» (١٠٠١) ، «روضة الناظر» ص ٢٧٤ ، «العدة» (٢/ ٤٤٨) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٢٥٠) ، «التمهيد» للأسنوى ص ٢٥٢ ، «البحر المحيط» (٤/ ٤١٤ - ٤٤) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٤٥٣) .

<sup>(</sup>۲) الهداية فى شرح بداية المبتدى فى الفقه الحنفى وفروعه للإمام برهان الدين على بن أبى بكر المرغينانى الحنفى ، المتوفى سنة ٩٩٣ هـ ، وهو من كبار فقهاء الحنفية المحققين . انظر : «كشف الظنون» (٢/ ٢٠٣١ – ٢٠٣٤) ، « الجواهر المضية » (١/ ٣٨٣) ، « هدية العارفين » (١/ ٧٠٢) .

 <sup>(</sup>٣) ومثاله قوله تعالى : ﴿ فَلَا غَِلْ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةٌ ﴾ (البقرة : ٢٣٠) ، وهذا القسم من أقوى أقسام المفهوم ؛ لأنهم أجمعوا على تسميتها «حروف الغاية» وغاية الشيء : نهايته ، فلما ثبت الحُكمُ بعدها لم يُفِذ تسميتها غايةً .

انظر: تفصيل المسألة في: «شرح الكوكب» (٣/٥٠٧) ، «البحر المحيط» (٤٦/٤) ، «المستصفى» (٢٠٨/٢) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٢٧٠ ، «الوصول» لابن برهان (١/٣٥٠) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٢٩) ، «تشنيف المسامع» (١/ ١٧٤) ، «نزهة الخاطر» (٢/ ٢١٩) ، «التمهيد» للكلوذاني (١/ ١٩٦) .

قام زيْدٌ أو اسم النوع نحو: «فى الغنم زَكاةً »، ولم يعمل به أَحَدٌ إلاً أبو بكر الدقاق . قال ابن فَورك : وهو الأُصَحُ ، ونقله أبو الخطاب الحنبلى فى « التمهيد » (١) عن منصوص أحمد قال : وبه قال مالك وداود وبعض الشافعية . انتهى .

ونُقِلَ القول به عن ابن خويز منداد ، والباجى ، وابن القَصَّار (٢) وقيل : يُعمل به فى أسماء الأنواع لا فى أسماء الأشخاص ، وقالت الحنابلة : يُعمل بما دلَّت عليه القرينة دون غيره ، والحاصل : أن القائل به كُلاً أو بعضًا لم يأتِ بحُجَّة لُغُويَّة ولا شرعية ولا عقلية ، وأمَّا إذا دلَّت عليه القرينة فهو خارج عن محَل النِزاع (٣) .

السابع: مفهوم الحصر: وهو أنواع أقواها ما ، وإلا نحو: ما قام إلا زيد وبكونه من قبيل المنطوق جزم أبو إسحق الشيرازى في «الملخص» (3) ، ورجَّحه القرافي في «القواعد» (٥) ، وذهب الجمهور إلى أنه من قبيل المفهوم وهو الراجح والعمل به معلوم من لُغة العرب ، ولم

<sup>(</sup>١) انظر : «التمهيد في أصول الفقه» (٢٠٢/٢) للكلوذاني أبي الخطاب الحنبلي .

<sup>(</sup>۲) ابن القصّار: هو: على بن أحمد البغدادى المالكى المعروف بابن القَصّار ، فقية ، أصولً ، ولى قضاء بغداد . له: عيون الأدلة ، توفّى سنة ٣٩٨ ه . انظر : ﴿ إيضاح المكنون ﴾ (٢/ ٣٣٣) ، « الديباج المذهب » (٢/ ١٠٠) .

<sup>•</sup> وفى " إحكام الفصول " للباجى. (٢/ ٤٤٦) بعد أن نقل ترجيح ابن القصَّار ، وابن خويز منداد للقول بمفهوم الصفة قال الباجى : " وقال ابن سريج ، والقفال ، وأبو جعفر : إن تعليق الحكم بالاسم والصفة لا يَدُلُ على انتفاء الحكم عمَّن عداهما ، وهو الصحيح عندى .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام جُمهور أهل العلم في نفى حُجِّية «مفهوم اللقب» في «شرح الكوكب» (٣/ ١٠٩) ، «المستصفى» (٢٠٤/٢) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٢٧١ ، «البرهان» (١/ ٣١٦) ، «البحر المحيط» (٤/ ٢٤) ، «تشنيف المسامع» (١/ ٢٧١) ، «الوصول» لابن برهان (١/ ٣٣٨) ، «شرح اللَّمع» (٢/ ١٣٧) ، «أحكام الآمدى» (٣/ ١٠٤) .

<sup>(</sup>٤) ورجَّحه كذلك في «اللَّمع» ص ١٤٠ ، و «شرحها» (٢/ ١٣٨) ، وكذا جمهور الأصوليين . قال الزركشي في «تشنيف المسامع» (١٧٦/١) ، وهو أقوى أنواع المفاهيم ما كان من باب الحصر . وانظر : «أحكام الآمدي» (٣/ ١٠٦) ، «فواتح الرحموت» (١/ ٤٣٤) ، «المسودة» ص ٣٥٤ ، «البحر المحيط» (٤/ ٥٠ - ٥٥) ، «العقد المنظوم» للقرافي (١/ ٢٦٢) . (٥) انظر : كلام رأى القرافي في مفهوم الحصر في كتاب «العقد المنظوم» (١/ ٢٦٢ - ٢٦٦) .

يَأْتِ من لم يعمل به بحُجَّة مقبولة ، ثم الحصر بإنما وهو قريب مما قبله في القُوَّة .

قال الكيا الطبرى: هو أقوى من مفهوم الغاية ، وقد وقع الجلاف هل هو منطوق أو مفهوم ? . والحق أنه مفهوم وأنه معمول به كما يقتضيه لسان العرب ، ثم حصر المبتدأ في الخبر ، وذلك بأن يكون مُعَرَّفًا باللام أو الإضافة نحو: العالم زيد ، وصديقي عمرو. وقيل: إنه يدلُ على ذلك بالمنطوق.

والحق: أن دلالته مفهومية ، وإلى ذلك ذهب جماعة من الفُقهاء والأصوليين ، ومنهم الجوينى ، والغزالى (١) ، وأنكره جماعة منهم الباقلانى والآمدى (٢) ، والكلام فى تحقيق أنواع الحصر مُحرَّر فى علم البيان ، وله صُورٌ غير ما ذكرنا ، وقال الشوكانى : قد تتبعتها من مؤلفاتهم ، ومن مثل كشاف الزمخشرى وما هو على نَمَطه ، فوجدتها تزيد على خمسة عَشَر نوعًا وجمعت فى تقرير ذلك بحثًا (٣)

الثامن : مفهوم الحال : أى تقييدُ الخطاب بالحالِ وهو من جُملة مفاهيم الصِّفة ؛ لأن المراد الصَّفة المعنوية لا النعت .

التاسع : مفهوم الزمان كقوله : ﴿ ٱلْحَبُّ ٱشْهُرٌ مَعْلُومَكُ ﴾ (٤) وهو حُبَّة عند الشافعي وهو في التحقيق داخل في مفهوم الصفة باعتبار مُتَعَلَّق الظَّرف المُقَدَّر ، كما تقرَّر في علم العربية .

العاشر : مفهوم المكان : نحو جلست أمام زيد ، وهو حُجَّة عند الشافعي وهو أيضًا راجعٌ إلى مفهوم الصَّفَةِ (٥) .

<sup>(</sup>۱) انظر : كلام الجويني والغزالي في «البرهان» (۱/ ٣١٥) ، «المستصفى» (٢/ ٢٠٩) .

<sup>(</sup>٢) انظر : رأى الآمدى في «أصول الأحكام» (٣/١٠٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام الشوكاني في «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٣٢) .

 <sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية : ١٩٧ .
 (٥) انظر : هذين النوعين في : «البحر المحيط» (٤/ ٤٥) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٣٢) ،

<sup>&</sup>quot;العقد المنظوم » للقرافي (١/ ٢٦٦ - ٢٦٨) .

رَفَّحُ معِس (الرَّحِمَى (الْفِضَّيَ (الْسِلِيمَ (الْفِرُووكِيرِي (مُسِلِيمَ (الْفِرُووكِيرِي www.moswarat.com

# الباب التاسع في النسخ

وفيه سبع عشرة مسألة :

### حَــدُ النَّشخ

الأولى: في حَدِّه: هو في اللَّغة: الإبطال والإزالة (١) ، ويُطلق ويُراد به النَّقْل والتَّحْويل والأَكْثر على أنه حقيقة في الإزالة مجاز في النقل <sup>(٢)</sup> ، وقال الساشى: حقيقة في النقل . وقال الباقلاني والغزالي وغيرهما: إنه حقيقة فيهما ، مشترك بينهما لفظًا ؛ لاستعماله فيهما ، وفي الاصطلاح له حُدُود لا تخلو عن إيراد عليها . والأَوْلى أن يُقال : هو رَفْعُ حُكْم شرعى بمثله مع تراخيه عنه (٣) .

#### جواز النسخ

الثانية : النسخ جائز عقلاً ، واقع سمعًا بلا خلاف في ذلك بين المسلمين من غير فرق بين كونه في الكتاب أو السُّنَّة ، وقد حكى جماعة

<sup>(</sup>۱) يُقال: نسَخَه، أزاله، وغيَّره، وأبطَلَهُ، وأقام شيئًا مكانه، ونَسَخَه: حَوَّلَهُ إلى غيره. انظر: «القاموس» (٣٦٢/٤)، «لسان العرب» (٣/ ٦١)، «الصحاح» (٢٣٣٨). (٢) واختار ذلك أبو الحسن البصرى، وارتضاه الفخر الرازى، ونَسَبه الزركشيُ إلى الجمهور نقلاً عن الهندى، وقد اختار ابن برهان وجمع ما ذهب إليه الغزالي والباقلاني، والحلاف في المسألة كما قرَّره الأمدى لَفْظيُ لا ينبني على تقريره عظيم فائدة. انظر: هذه الأقوال في: «البحر المحيط» (٤/ ٤٤)، «شرح تنقيح الفصول» ص ٢٠١، «نفائس الأصول» (٣/ ٢١٢) «الوصول» لابن برهان (٢/ ٥ - ٦)، «المستصفى» (١٠٧/١)، «شرح المعتمد» (١٠٢/١)، «شرح على الورقات، ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) وهذا التعريف هو الذي اختاره الزركشي وعزاه لجماعة من الأُصوليين . انظر : «البحر المحيط» (٤/ ٢٤ - ٦٥) مع المصادر السابقة في الهامش قبله .

من أهل العلم اتفاق أهل الشرائع عليه ، فلم يبق في المقام ما يقتضى تطويل المرام إلا ما يُروى عن أبى مسلم الأصفهاني (١) فإنه قال : إنه جائز غير واقع (٢) وإذا صحَّ هذا عنه فهو دليلٌ على أنه جاهل لهذه الشريعة المحمدية جهلاً فظيعًا ، وأعجب من جَهله بها حكاية مَن حكى عنه الخلاف في كتب الشريعة فإنه إنما يُعْتَدُّ بخلاف المجتهدين لا بخلاف من بلغ في الجهل إليه هذه الغاية .

#### شروط النسخ

الثالثة: للنسخ شروط (٣): الأول: أن يكون المَنْسُوخ شرعيًا لا عقليًا. الثانى: أن يكون الناسخ منفصلًا عن المنسوخ متأخرًا عنه ، فإن المقترن كالشرط والصفة والاستثناء لا يُسَمَّى نَسخًا بل تخصيصًا. الثالث: أن يكون النسخ بشرع ، فلا يكون ارتفاع الحُكْم بالموت نَسْخًا بل سُقوط تكليف. الرابع: أن يكون المنسوخ مقيدًا بوقت ، وإلا فلا يكون انقضاء ذلك الوقت نسخًا له. الخامس: أن يكون الناسخ مثل يكون القوّة أو أقوى منه. السادس: أن يكون المقتضى للمنسوخ في القُوّة أو أقوى منه. السادس: أن يكون المقتضى للمنسوخ

<sup>(</sup>۱) محمد بن بحر الأصفهاني ، أبو مسلم ، كاتب ، متكلِّم ، مُفَسِّر ، معتزلٌ ، له : تفسيرٌ مسمَّى بجامع التأويل على مذهب المعتزلة ، والناسخ والمنسوخ ، توفَّى سنة ٣٢٢ ه . انظر : «لسان الميزان» (٨٩/٥) ، «بُغية الوعاة» (١/٥٩) ، «الوافى بالوفيات» (٢/٤٤٪) ، «الفهرست» ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>۲) اختلف العُلَماء في نقل مذهب أبي مسلم الأصفهاني ، فمنهم من حُكى عنه إنكار النسخ مطلقًا كالشيرازي وغيره ، ومنهم من حُكى عنه إنكار وقوع النسخ في القرآن ، ومنهم من جعل الحلاف بينه وبين كافة عُلَماء الأمَّة لفظيًّا ، فهو يُسَمِّى النسخ تخصيصًا . انظر : تفصيل ذلك في : «الإبهاج» (۲/ ۲۳۰) ، «تشنيف المسامع» (۱/ ۴۳۹) ، «شرح اللَّمع» (۲/ ۱۸۷) ، «أصول السرخسي » ((7/ 30)) ، «نفائس الأصول» ((7/ 70)) ، «التبصرة» ص ۲۰۱ ، «أصول الجصّاص» ((7/ 30)) ، «الوصول» ((7/ 70)) ، «إرشاد الفحول» ((7/ 70)) ، «شرح البدخشي والأسنوي على المنهاج» ((7/ 70)) .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذه الشروط في : «البحر المحيط» (٧٨/٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٣٩) ، «الوصول» لابن برهان (٢/ ٣٤٠) .

غير المقتضى للناسخ حتى لا يلزم البداء (١) . السابع : أن يكون بما يجوز نَسْخُه فلا يدخل النسخ أصل التوحيد ؛ لأن الله سبحانه بأسمائه وصفاته لم يزل ولا يزال ، ومثل ذلك ما علم بالنص أنه يَتَأَبَّدُ ولا يتأقَّت .

#### نسخ الحُكُم بعد اعتقاده والعمل به

الرابعة : إنه يجوز النسخُ بعد اعتقاد المنسوخ والعمل به بلا خلاف سواء عمل به كل الناس ، كاستقبال بيت المقدّس أو بعضهم كفرض الصَّدَّقة عند مناجَّاة (٢) الرسول صلى الله عليه وآله وسلم .

#### لا يشترط البدل في النسخ

الخامسة : إنه لا يُشترط في النسخ أن يخلفه بَدَلٌ ، وإليه ذهب الجمهور (٣) وهو الحقّ الذي لا سُترة به ، فإنه قد وقع النسخُ في هذه الشريعة المطَهَّرة لأمور معروفة لا إلى بدل ، ومن ذلك : نسخ تقديم الصدقة بين يدى مناجاة الرسول ﷺ ، ونسخ أدّخار لحوم الأضاحي (٤) ونسخ تحريم المباشرة بقوله سبحانه : ﴿ فَٱلْكَنَ بَشِرُوهُنَّ ﴾ (٥) ، ونسخ

<sup>(</sup>١) البَداءُ: ظهور الشيء بعد خفائه سواء أكان هذا الشيء حسيًّا أو معنويًا ، وهو بهذا المعنى مستحيلٌ في حقُّ الله تعالى ، فإنه جلُّ وعلا يعلم ما كان وما هو كاثن ؛ ولهذا فقد أجمع العلماء على أن النسخ لا يستلزم البداء في حقه تعالى ؛ لأن النسخ في حقيقته بيان لانتهاء مدة الحكم الأوَّل الذي كانَّ معلومًا لهُ عند تشريعه أنه ينتهي في وقت كذًّا .

انظر : « البحر المحيط ، (١٠/٤) ، « أحكام الآمدي ، (٣/ ١٢٠) ( المراجع ) . (٢) يقصد ما رُوِيَ في كتب التفسير عن على رضي قال : آية في كتاب الله ما عَمِل بها أَحَدٌ غيري حتى نُسخت . قولُه تعالى : ﴿ يَتَاتُمُنَا الَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجْوَنكُو صَدَقَةً ﴾ ( المجادلة : ١٢) رواه عبدالرزاق ، وابن أبي حاتم ، والحاكم وصحَّحه .

انظر : « الدر المنثور » (٨/ ٨٤) ، « تفسير آبن كثير » (٤/ ٣٢٦) ، « فتح القدير » (٥/ ١٩٠) . (٣) وغزاه الشيرازي والرازي ، والسبكي ، والزركشي إلى الجمهور مَن الفُقهاء ، وخالف في ذلك بعض الظاهرية والمعتزلة . انظر : « البحر المحيط ، (٤/ ٩٤) ، « أحكام الآمدي ، (٣/ ١٤٩) ، « المحصول » (١/ ق ٣/ ٤٧٩) ، « التمهيد » للكلوذاني (٢/ ٣٥١) .

<sup>(</sup>٤) يَقصد ما رُواه جابر ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ نَهَى عَنْ أَكُلَّ لَحُومُ الأَضَاحَى بَعْدَ ثَلَاثُ ، ثم قال : بَعْدُ : «كلوا وتزوَّدوا وادَّخِرُوا » رواه مسلم كتاب الأضاحي (٢٩/ ١٩٧٢) ، ومالك في « الموطأ » كتاب الضحايا (١٠٤٦) .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ، الآية : ١٨٧ .

## قيام الليل في حقُّه صلَّى الله عليه وآله وسلم .

#### وجوه النسخ إلى بدل

السادسة: النسخ إلى بَدَلِ يقع على وجوه: الأول: أن يكون الناسخُ مثل المنسوخ في التخفيف والتغليظ، وهذا لا خلاف فيه، وذلك كنَسْخ استقبال بيت المقدس باستقبال الكعبة. الثانى: نسخ الأغلظ بالأخف، وهو أيضًا مَّا لا خلاف فيه كنسخ العِدَّةِ حَوْلاً بالعِدَّة أربعة أشهر وعشرًا. الثالث: نسخ الأخف إلى الأغلظ فذهب الجمهور (١) إلى جوازه خلافًا للظاهرية.

والحقُّ الجواز والوقوع كما فى نسخ وَضْع القتال فى أول الإسلام بفرضه بعد ذلك ، ونسخ التخيير بين الصوم ، والفدية بفرضية الصوم ، ونسخ تحليل الخمر بتحريمها ونَسْخ نكاح المتعة (٢) بعد تجويزها ، ونسخ صوم عاشوراء بصوم رمضان .

#### حكم نسخ الأخبار

السابعة: في جواز نسخ الأخبار وفيه تفصيل وهو أن يُقال إن كان خبرًا عمًّا لا يجوز تغيره كقولنا: العالم حادث، فهذا لا يجوز نسخه بحال، وإن كان خبرًا عمًّا يجوز تغيره فإما أن يكون ماضيًا أو مستقبلًا، والمستقبل إما أن يكون وعدًا أو وعيدًا أو خبرًا عن حُكم كالخبر عن وجوب الحجّ، فذهب الجمهور إلى جواز النسخ لهذا الخبر (٣) بجميع هذه الأقسام.

<sup>(</sup>۱) وبه قال أغلب أهل الأصول وعامة الفُقَهاء . انظر : «التبصرة» ص ۲۵۲ ، «المحصول» (۱/ ق ۳/ ۶۸۶) ، «فواتح الرحموت» (۲/۲۷) ، «أصول السرخسى» (۲/۲۲) ، «الإبهاج» (۲/۲۳۹) .

<sup>(</sup>٢) نكاح المتعة: هو النكاح المؤقّت فى العَقْدِ ، حيث كان الرجل يُشَارِطُ المرأة شرطًا على شيء إلى أَجَل مَعْلُوم ، ويُعْطِيهَا ذلك فيستحل بذلك فَرْجَهَا ، ثم يُحُلّ سبيلها من غير تزويج ولا طلاق ، وكان ذلك فى أوَّل الإسلام ثم نُسِخَ . انظر : «المصباح المنير» (٢/ ٥٦٢) ، «فتح البارى» (٩/ ٧١ – ٧٥) .

<sup>(</sup>٣) هذا التقسيم في الأصل للإمام الرازى ، وألحق الإمام الشيرازى بذلك ما أخبر الله تعالى به من أخبار القرون والأمم السابقة ، ومن خروج الذجال ، وشرائط الساعة بما لا يجوز نسخه . =

وقال أكثر المتقدمين (١): لا يجوز النسخ لشيء منها أقول: والحق منعه في الماضى مطلقًا، وفي بعض المستقبل، وهو الخبر بالوعد لا بالوعيد ولا بالتكليف. أما بالتكليف فظاهر لأنه رفع حُكْم عن مُكَلَّف. وأمًا بالوعيد فلكونه عَفْوًا ولا يمتنع من الله سبحانه بل هو حَسَنٌ يُمدح فاعله من غيره، ويمتدح به في نفسه، وأمًا الماضى فهو كذب صُرَاحٌ إلا أن يتضمَّن تخصيصًا، أو تقييدًا، أو تبيانًا لما تضمَّنه الخبر الماضى، فليس بذلك بأس.

#### النسخ في القرآن

الثامنة : في نسخ التلاوة دون الحُكم والعكس في نسخهما معًا ، وذلك ستة أقسام .

الأول : ما نسخ حُكمُهُ وبقى رَسْمُهُ كنَسْخ آية : ﴿ اللَّولِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّالَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>=</sup> انظر: «تفصيل هذه المسألة ف: «شرح اللَّمع » (٢/ ١٩٩ - ٢٠٠) ، « المحصول » (١/ ق ٣/ ٤٨٦) ، « المُعْتَمدُ » (١/ ٤١٩) ، « أصول الجُصَّاص » (١/ ٣٥٦) ، « أصول الجُصَّاص » (١/ ٣٥٦) ، « أحكام الآمدى » (٣/ ٢٥١) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٧٤٥) ، « البحر المحيط » (٤/ ٩٩) .

<sup>(</sup>١) خالف فى ذلك أبو على الجبائى ، وأبو هاشم من كبار علماء المعتزلة ، وأقرًا رأى الجمهور منهم أبو عبد الله البصرى ، والقاضى عبد الجبار ، وأبو الحسين من عُلمائهم .

انظر : «المحصول» (١/ ق ٣/ ٤٨٧) ، «المعتمد» (١٩/١) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية : ١٨٠ .

<sup>(</sup>٣) أى بما جاء فى سورة النساء من بيان المواريث ، وتحديد أَنْصِبَةِ الوارثين ، وقيل : إنها نسيخت بما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من قوله : « لا وصية لوارث » ، وقيل : نسخ وجوب الوصية وبقيت ندبًا واستحبابًا ، وهو مروئ عن مالك وجماعة من التابعين ، وجمهور العلماء كالقرطبي ، وابن العربي والنّحاس ، والجَصَّاص ، وابن كثير . انظر : تفصيل الكلام عليها في : تفسير القرطبي (٢/ ١٨٠) ، «الناسخ والمنسوخ » لابن النحاس ص ٢٥ ، «أحكام الحَصَّاص» (١/ ٢٠١) ، «تفسير ابن كثير » القرآن » لابن العربي (١/ ٢٧١) ، «أحكام الجَصَّاص» (١/ ٢٠١) ، «تفسير ابن كثير » (٢/ ٢١) ، «عاسن التأويل» (٢/ ٧٢) ، «غريب القرآن» للنيسابوري (٢/ ٢٤١) .

<sup>(</sup>٤) العِدَّة : انتظار مدة معلومة بعد زوال النكاح بطلاق ، أو وفاة الزوج يُعلم منها براءة =

حَولاً (١) بالعِدَّةِ أربعة (٢) أشْهُر وعشرًا (٣) ، وإلى جواز ذلك (٤) ذهب الجمهور، بل ادَّعى بعضُهُمُ الإجماع عليه ، وحكى جماعة من الحنفية والحنابلة عدم الجواز عن بعض أهل الأصول ، وهذا قُصُورٌ عن معرفة الشريعة ، وجَهْل كبير بالكتاب العزيز .

الثانى: مَا نُسِخَ حُكُمه ورَسْمُهُ وثبت حُكُم الناسخ ورَسْمه كنَسْخ استقبال بيت المقدس باستقبال الكعبة ، ونَسْخ صيام عاشوراء بصيام رمضان .

الثالث: ما نُسخ حُكمُه وبقى رَسْمُه ، ورُفع رَسْمِ الناسخ وبقى حُكمه كَوْفُ وَسُمِ الناسخ وبقى حُكمه كَوْفُ وَ الْمُوْتُ ﴾ (٥) حُكمه كقوله تعالى : ﴿ فَأَمْسِكُوهُ فَ فِي ٱلْبُكُوتِ حَتَى يَتَوَفَّنَهُنَّ ٱلْمَوْتُ ﴾ (٥) إلخ بقوله تعالى : « الشيخُ والشيخةُ إذا زنيا فارجموهما البتة نكالاً من

<sup>=</sup> رَحِمها ، أو للتَّعبُد أو لتفجّعها على زوجها . انظر : «معجم المصطلحات» (٢/ ٤٨٢) ، «المصباح المنير» (١/ ٣٩٦) .

<sup>(</sup>١) وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَّرُونَ أَزْوَكِمَا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَتَنَّا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْدَاجُ ﴾ (البقرة : ٢٤٠) .

 <sup>(</sup>٢) وذلك فى قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبَكَا يَتَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ
 وَعَشْرًا ﴾ (البقرة : ٢٣٤) .

<sup>(</sup>٣) وجُمهور العُلَماء على نَسْخ العِدة حَوْلاً بقوله : ﴿ أَرَبِّمَةَ أَشَهُرٍ وَعَثْرًا ﴾ وجزم بذلك النَّحاس وابن العربي والجصَّاص ، والقرطبي ، ونقل الرازي إجماع العلماء على ذلك . انظر : «الناسخ والمنسوخ » للنحَّاس ص ٧٧ ، «أحكام ابن العربي » (١/٧٠٧) ، «أحكام الجصَّاص » (١/ ١١٥) ، «التفسير الكبير » للرازي (٣/ ٤٧٧) ، « تفسير القرطبي » (٣/ ١١٥) ، ابن كثير (١/ ٢٨٤) ، «عاسن التأويل » للقاسمي (٣/ ٢٧٥) ، «الإبهاج » (٢/ ٢٣٠) ، «الإيضاح » لكي ص ١٥٣ ، الطبري (٢/ ٥٧٩) ، «زاد المسير » (١/ ٢٨٦) .

<sup>(</sup>٤) أى نسخ الحُكم وبقاء الرسم ، وهو قول جمهور العُلَماء ، وإليه ذهب الشيرازى والأمدى والفخر الرازى وغيرهم ، وحكى الزركشي إجماع بعضهم عليه .

انظر : «أحكام الآمدى» (٣/ ١٥١) ، «المحصول» (١/ ق ٣/ ٤٨٢) ، «البحر المحيط» (١٠٣/٤) ، «شرح اللّمع» (٢/ ٢٠٩) .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء ، الآية ١٥ .

الله » (١) وقد ثبت في الصحيح (٢) أنَّ هذا كان قرآنًا يُتلى ثم نُسخ لَفْظُه وبَقيَ حُكْمه .

الرابع: ما نُسِخَ حُكْمه ورَسْمُهُ ونُسِخَ رَسْمُ الناسخ وبقى حُكمه كما ثبت فى الصحيح عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: «كان في ما أنزل عشر رضعات متتابعات يُحرَّمن فَنُسِخَ بخمس رَضَعَاتٍ فتوفى صلى الله عليه وسلم وهُنَّ فى ما يُتلى من القرآن » (٣).

قال البيهقي: فالعَشْر مما نُسِخَ رَسْمُهُ وحُكُمُه ، والخَمْس نُسِخَ رَسْمُهُ وحُكُمُه ، والخَمْس نُسِخَ رَسْمُهُ وبِقِيَ حُكْمُهُ بدليل أن الصحابة حين جمعوا القرآن لم يُثبتوها رَسْمًا ، وحُكْمها باقِ عندهم (٤) .

قال ابن السمعاني (٥): معنى قولها وهى فيما يُتلى من القرآن أنه يُتلى حُكْمها دون لَفْظها ، وقال البيهقى : المعنى أنه يتلوه من لم يَبْلُغْهُ نَسْخ تلاوته (٦).

<sup>(</sup>۱) جاء ذكر لفظ هذه الآية المذكورة فيما نُسِخَ رسمه ، وبقى حُكُمه فى أَثَرِ لابن عباس رضى الله عنهما رواه عن عمر ﷺ عند مالك فى «الموطأ» (۸۲٤/۲) ، والترمذى فى «سُننه» كتاب الحدود (۱۳۸/۶) ، وأحمد (٥/ ١٣٢) ، والحاكم فى «المستدرك» من طُرق (٤/ ٣٥٩) ، وصحّحها ، وأقره الذهبى ، وكذا الترمذى ، وقد جاء فى طريق أُبَىّ بن كعب ﷺ أن هذه الآية كانت فيما يُقرأ من سورة الأحزاب قبل النسخ .

<sup>(</sup>٢) لم يذكر في « الصحيحين » هذا اللفظ بنصه ، وإنما فيهما عن عمر الله قال : كان مما أنزل آية الرجم ، فرجم رسول الله على ورَجَمْنا بعده ، فأخشى إن طال بالناس زمانُ أن يقول قائل : « ما نجدُ الرجم في كتاب الله فيضلُوا بترك فريضة أنزلها الله » رواه البخاري كتاب الحدود (١٦٩١/١٥) . ومسلم كتاب الحدود (١٦٩١/١٥) .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم كتاب الرضاع (٢٤/ ١٤٥٢) ، ومالك في ﴿ المُوطأ ﴾ كتاب الرضاع (١٢٩٣) .

<sup>(</sup>٤) ذكره عنه الزركشي في «البحر المحيط» (٤/ ١٠٤) ، ولم أجد تعقيبه هذا على حديث عائشة رضي الله عنها عقب ذكره له في «سُننه الكبري» (٧/ ٤٥٤) ، «الصغري» (٣/ ١٧٥) . (٥) في «نسخة الحلبي» السعاني ، والتصحيح من نسخة الجوائب .

<sup>(</sup>٦) أوضح البغوى فى « شرح السُّنة » (٣٣٦/٥) معنى ذلك فقال : « أرادت بقولها فتوفى رسول الله ﷺ حتى كان رسول الله ﷺ حتى كان بعض من لم يَبْلُغه النسخ يقرؤه على الرسم الأول ؛ لأن النسخ لا يُتَصَوَّر بعد رسول الله ﷺ ،=

الخامس: ما نُسخ رَسْمه لا حُكْمه ولا يُعلم الناسخ له ، وذلك كما في الصحيح: « لو كان لابن آدم واديان من ذَهَبِ لتمنَّى لهما ثالثًا ولا يَمْلأُ جوف ابن آدم إلاَّ التراب ويتوبُ الله على من تاب » (١) فإن هذا كان قُرْآنًا ثم نُسخ (٢) رَسْمه .

قال ابن عبد البر فى « التمهيد » (٣) قيل إنه فى سُورة (ص) ، وفى الصحيح أيضًا أنه نزل فى القرآن حكاية عن أهل بئر معونة (٤) أنهم قالوا : « بلِّغوا قَوْمنا أَنْ قد لقينا رَبَّنا فَرَضِيَ عنًا وأَرْضانا » (٥) .

السادس: ناسخ صار منسوخًا وليس بينهما لفظ متلُوِّ كالمواريث بالحلف والنُّصْرَة فإنه نُسخ بالتوارث بالإسلام والهجرة ، ونسخه بآية المواريث . قال ابن السَّمعانى : عندى أن القِسْمين الأخيرين تَكَلُّف ليس يتحقَّق فيهما النسخ (٢) .

التاسعة : لا خلاف في جواز نَسْخ القرآن بالقرآن ، ونسخ السُّنَّة

<sup>=</sup>ويجوز بقاء الحكم مع نسخ التلاوة ؛ لأن الحكم يثبت بأخبار الآحاد ، ويجب العمل به ، والقرآن لا يثبت بأخبار الآحاد ، فلم تجز كتابتهُ بين الدَّفتين ،

<sup>(</sup>۱) هو فى الصحيحين كحديث قاله النبى ﷺ فيما رواه ابن عباس رضى الله عنهما قال : سمعتُ رسول الله ﷺ يقول : . . . ثم ذكره ، وقال بعده : قال ابن عباس رضى الله عنهما فلا أدرى من القرآن هو أم لا ؟ رواه البخارى كتاب الرقائق (٦٤٣٦) ، ومسلم كتاب الزكاة (١٠٤٨/١١) . (٢) جاء ذلك عن أُبَى بن كعب ﷺ قال : كُنّا نرى هذا من القرآن حتى نزلت : ﴿ أَلْهَنكُمُ اللّهَانَكُمُ وَوَاهِ البخارى كتاب الرقائق (٦٤٤٠) ، وقد ذكر الحافظ ابن حَجر فى « فتح البارى » التّكاثر ﴾ رواه البخارى كتاب الرقائق (٦٤٤٠) ، وقد ذكر الحافظ ابن حَجر فى « فتح البارى » القديمة عا جعل بعض الصحابة يشكُ فى كونها من القرآن ، أو من كلام النبى ﷺ .

<sup>(</sup>٣) انظر : «التمهيد لما في الموطأ من المعانى والأسانيد» لابن عبدالبر (٤/ ٢٧٤) .

<sup>(</sup>٤) بِسُر مَعُونَةٍ : موضع فى بلاد هُذَيْل بين مكة وعسفان ، وفى هذه الواقعة التى تعرف بسريَّة القُراء قتلت رِعْلَ وذكوان وهما قبيلتان من بنى سُلَيْم الصحابة القُرَّاء الذين بعثهم إليهم رسول الله ﷺ ليعلموهم القرآن . انظر : «فتح البارى» (٧/ ٤٣٨) .

<sup>(</sup>٥) رواه البخارى كتّاب المغازى (٤٠٩٠) ب ٢٨ غزوة الرَّجيع (فتح ٧/ ٤٤٥) .

<sup>(</sup>٦) انظر : هذا النص ، وما قبله في «البحر المحيط) للزركشي (٤/١٠٧) .

المتواترة بالسُّنَة المتواترة ، وجواز نَسْخ الآحاد بالآحاد ، ونَسْخ الآحاد بالمتواتر ، وأمَّا نسخ القرآن أو المتواتر من السُّنَة بالآحاد ، فقد وقع الخلاف في ذلك في الجواز والوقوع . أمَّا الجواز عَقْلاً ، فقال به الأكثرون ، وأمَّا الوقوع ، فذهب الجمهور كما حكاه ابن برهان ، وابن الحاجب وغيرهما إلى أنه غير واقع ، وذهب جماعة من أهل الظاهر إلى وقوعه ، وهي رواية عن أحمد وهو الحق (۱) ، ومما يرشدك إلى جواز النسخ بما صحَّ من الآحاد لما هو أقوى مَثنًا أو دلالة منها أن الناسخ في الحقيقة إنما جاء رافعًا لاستمرار حُكم المنسوخ ودوامه وذلك ظنِّي ، وإن كان دليله قطعيًا فالمنسوخ إنما هو هذا الظنِّي لا ذلك القطعي فتأمل هذا .

#### جواز نسخ القرآن بالسنة

العاشرة : يجوز نَسْخ القرآن بالسَّنَة المتواترة عند الجمهور (٢) وهو مذهب أبى حنيفة وعامَّة المُتَكَلِّمين ، وذهب الشافعي في عامَّة كُتُبه كما قال ابن السمعاني : إلى أنه لا يجوز نَسْخُ القرآن بالسَّنَة بحالٍ ، وإن كانت متواترة ، وبه جَزَم الصيرفي ، والخفاف . وقد استنكر جماعة من

<sup>(</sup>١) واختار ذلك أيضًا الإمام ابن حزم ، والباجى وقال : وذهبت طائفة إلى أنه قد وَرَدَ به شرع فى زمن الرسول ﷺ وهو الصحيح . . . ثم استدلّ بحادثة تحوُّل أهل قُباء أثناء صلاتهم بخبر الآتى عندما أخبرهم بتحويل القبلة ، وإلى نحو ذلك ذهب الغزالى والباقلانى .

انظر: «إحكام الفصول» (١/ ٣٥٨) ، «أحكام ابن حزم» (١٠٧/٤) ، «المحصول» (١/ ق ٣/ ٥١٩) ، «المحصول» (١/ ق ٣/ ٥١٩) ، «البحر الغضد» (٢/ ٢١٨) ، «ابن الحاجب بشرح العضد» (٢/ ١٩٧) ، «البحر (١٩٧/٢) ، «البحر (١٠٨/٤) ، «البحر المحيط» (١٠٨/٤) .

<sup>(</sup>۲) انظر: تفصيل ذلك في "إحكام الفصول" (١/ ٣٥٠) ، "الوصول" (٢/٢٤) ، "اللّمع" ص ١٧٤ ، "البرهان" «اللّمع" ص ١٧٤ ، "البرهان" (٢/ ٨٥١) ، "أحكام الآمدى" (٣/ ١٦٥) ، "المسودة" ص ٢٠٥ ، "شرح الكوكب المنير" (٣/ ٨٥١) ، "الرسالة" للشافعي (ص ١٠٦ - ١٠٩) ، "شرح اللّمع" (٢/ ٢١٩) ، "إرشاد الفحول" (٢/ ٥٥١) ، "البحر المحيط" (١١٩/٤) ، "تشنيف المسامع" (١/ ٢٣٤) .

العُلَماء ما ذهب إليه الشافعي من ِ المُنْع حتى قالِ الكيا الهراسي : هَفَوَات الكِبار على أَقْدَارِهم ، ومَنْ عُدَّ أَخْطَاؤُهُ عَظُمَ قَدْرُهُ ، قال : وكان عبد الجبار كثيرًا مَا ينظر مذهب الشافعي في الأصول والفروع ، فلمَّا وصل إلى هذا الموضع قال : هذا الرجل كبير ، ولكن الحقُّ أكبر منه . قال : ولم نعلم أحدًا منع من جواز نَسْخ الكِتاب بخبر الواحد عقلاً فضِلًا عن المتواتر والغالون في حُب الشافعي لمَّا رأوا هذا القول لا يليق بعُلُو قَدْرِه ، وهو الذي مهَّد هذا الفنِّ ، ورتَّبه ، وأول من أخرجه قالوا: لابُدَّ أن يكون لهذا القول من هذا العظيم مَحْمَل ، فتعمَّقوا في محامل ذکروها . انته*ی* <sup>(۱)</sup>

ولا يخفَّاك أن السُّنَّة شرع من الله عز وجل كما أن الكتاب شرع منه سبحانِه ، وقد قال تعالى : ﴿ وَمَا مَانَكُمْمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُوا ﴾ (٢) ، وأمر سبحانه باتباع رسوله في غير موضع ، فهذا بمجرده يدلُّ على أن السُّنَّـة الثابتة عنه تبوتًا على حَـدُ ثُبوت الكتاب العزيز حُكمها حُكم القرآن في النسخ وغيره وليس في العقل ما يمنع من ذلك ولا في الشرع ، ومن جُملة ما قيل إن السُّنَّة فيه نسخت القرآن قوله: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ (٣) الآية وقوله: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزُوَجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ ( فَ ) الآية ، وقوله : ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا ﴾ (٥) الآية ، فإنها منسوخة بالنهي عن أكل كل ذى ناب من السباع ، وَمَخْلَبِ من الطير (٦) وقوله : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ

<sup>(</sup>١) انظر : هذا النص بطوله في ﴿ البحر المحيط ﴾ (٤/ ١١٢ - ١١٣) ، والمحامل التي تُؤُوِّلُ عليها كلام الشافعي في « المنع » في « البحر » (٤/ ١١٥ – ١١٦) ، وفي « تشنيف المسامع » (١/ ٤٣٢) .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ، الآية : ٧ . (٣) سورة البقرة ، الآية : ١٨٠ . (٤) سورة المتحنة ، الآية : ١١ . (٥) سورة الأنعام ، الآية : ١٤٥ .

<sup>(</sup>٦) متفق عليه : رواه البخاري كتاب الذبائح (٥٥٣٠) ، ومسلم كتاب الصيد (١٩٣٢/١٤) عن أبى ثَعْلَبَة الخُشَنيُ ظَالَبُهُ .

<sup>•</sup> معنى الحديث : قال البغوى : أراد بذى الناب : ما يعدو بنَابِهِ على الناس وأموالهم ، مثل =

ٱلۡمَيۡتَةُ ﴾ (١) فإنها منسوخة (٢) بأحاديث الدِّباغ على نزاع طويل في كون ما في هذه الآيات منسوخًا بالسُّنة .

#### نسخ الشنة بالقرآن

وأما نَسْخُ السَّنَة بالقرآن فذلك جائز عند الجمهور ، قال السمعانى : إنه الأولى بالحق ، وجزم به الصَّير في ولا وَجْه للمَنْع قط ، ولم يَأْتِ في ذلك ما يَتَشَبَّتُ به المانع ولا من عقل ولا من شرع ، بل وَرَدَ في الشرع نَسْخ السَّنَة بالقرآن في غير موضع ، فمن ذلك قوله تعالى : ﴿ فَدْ نَرَىٰ نَسْخ السَّنَة بالقرآن في غير موضع ، فمن ذلك قوله تعالى : ﴿ فَدْ نَرَىٰ الله تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي السَّمَآءِ ﴾ (٣) الآية ، وكذلك نَسْخ صُلْحه صلى الله عليه وسلم لقريش على أن يَرُدَّ لهم النساء بقوله تعالى : ﴿ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى اللهُ النَّمَا الْحَمْر بقوله تعالى : ﴿ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى اللهُ الله الله ونسخ تحليل الخمر بقوله تعالى : ﴿ فَأَلْنَنَ بَشِرُوهُنَ ﴾ (٥) ونسخ الله ونسخ تحريم المباشرة بقوله تعالى : ﴿ فَأَلْنَنَ بَشِرُوهُنَ ﴾ (٢) ونسخ صوم يوم عاشوراء بقوله تعالى : ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمَّهُ ﴾ (٧) ونحو ذلك مما يَكْثر تعداده (٨) .

الحادية عشرة : ذهب الجمهور إلى أن الفعل من السُّنة ينسخ القول ،

<sup>=</sup> الذئب ، والأسد ، والكلب ، والنمر ، والدب ونحو ذلك فهو وأمثاله حرام ، وكذلك كل ذى مخلب من الطير : كالنسر ، والصقر ، والبازى ، وسُمِّى مخلبًا ؛ لأنه يخلِبُ : أى يشق ويقطع فهذا ونحوه لا يُؤكل . انظر : «شرح السُّنة » (٦/ ٤٥٠) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية : ٣ .

<sup>(</sup>۲) الصّحيح عند العلماء أن هذه الآية عامَّة دخلها التخصيص ، وهو مذهب أكثر العلماء ، فالتطهير بالدِّباغ قد خصَّص عُموم تحريم الميتة ، وكذلك خُصّص عند الجمهور أكل جميع دوابِّ البحر ، وإن كانت ميتة ، وقد قرَّر ذلك القرطبي في تفسيره (۲۱۷/۲) ، ونحوه للشوكاني في «فتح القدير» (۱/۲۱۷) ، ابن العربي في «أحكام القرآن» (۱/۵۲) .

وانظر : «التفسير الكبير» (٢/٦٤٦) للرازي ، وابن كثير في تفسيره (١/ ٢٠٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ١٤٤ . (٤) سورة الممتحنة ، الآية ١٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ، الآية : ٩٠ . (٦) سورة البقرة ، الآية : ١٨٧ .

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة ، الآية : ١٨٥ .

<sup>(</sup>٨) انظر : هذا الفصل بطوله في : «البحر المحيط» (٤/ ١١٨ - ١٢٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٥٩) .

كما أن القول ينسخ الفعل وقد وقع ذلك في السنة كثيرًا ومنه قوله صلىً الله عليه وسلم في السارق: « فإنْ عَادَ في الخامسة فاقتلوه » (١) ثم رُفع إليه سارق في الخامسة فلم يَقْتُلُه (٢) ، فكان هذا الترك ناسخًا للقول وقال: « الثّينبُ (٣) بالثّيب جَلْدُ مائة ، والرجم » (٤) ، ثم رَجَمَ ماعزًا (٥) ولم يُجلدُهُ (٢) ، وثبت في الصحيح « من قيامه صلى الله عليه ماعزًا (٥)

(٢) جاء هذا المعنى في حديثين من طريق عصمة بن مالك ، وعبد الملك بن جريج بلفظ وفيه : « ثم أُتى إليه بسارق في الخامسة فقطع يده » ، الأول منهما أخرجه الدارقطني في « السنن » كتاب الحدود (٣/ ١٣٧) ، الطبراني في «معجمه» كما في «المجمع» (٦/ ٢٧٥) ، وضعّفه عبد الحق ، وقال الذهبي : يُشبه أن يكون موضوعًا ، وأما الطريق الثاني فعند عبد الرزاق في «مصنفه» (١٣٠ / ٢٣٩) ، وضعّفه الطحاوي ، وهو مرسل ضعيف .

انظر : «نصب الراية » للزيلعي (٣/ ٣٧٣) .

(٣) الثيّب: وهو المُحصن ، وهو الذي اجتمع فيه أربع شرائط : العقل ، والبلوغ ، والجرية ، والإصابة بنكاح صحيح . انظر : «شرح السَّنة» (١٩٧/٦) ، «المحلَّ » (١٧٩/١٢) . وأبو داود (٤٤١٥) ، والترمذي (١٤٣٤) عن عبادة بن الصامت ﷺ .

(٥) هو ماعز بن مالك الأسلَمِيّ ثبت ذِكْرُه في الصحيحين ، قال ابن حبان : له صُحبة ، وهو الذي رُجِمَ في عهد النبي عَنْ ويُقال إنَّ اسمه غريب ، وماعز لقب ، وجاء في صحيح أبي عوانة عن جابر فَنْ أَنَّهُ النبي قال فيه : « لقد رأيتهُ يتحصص [ يشتد عَدُوه وجريه ] في أنهار الجنة » .

انظر : ﴿ الْإِصَابَةِ ﴾ (٣/ ٣٣٧) .

(٦) حديث قال النبي ﷺ فيه : « اذْهَبُوا فارْجِمُوهُ » رواه البخاري كتاب المحاربين (٦٨٢٥) ، ومسلم كتاب الحدود (١٦٩١) عن أبي هريرة ﷺ .

• اختلف العُلَماء في المُحْصَن هل يجلدُ مع الرجم أم لا؟ ، فذهب جمع من العلماء منهم على ، =

<sup>(</sup>۱) منكر: رواه أبو داود كتاب الحدود (٤٤١٠) ، والدارقطني كتاب الحدود (٣/ ١٨١) ، والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٣٨٢) ، وإسناده ضعيف ، قال النسائي : حديث منكر ، وكذا قال الذهبي . انظر : «التهذيب» لابن حجر (٥/ ٤٤٨) ، «التعليق المغني» (٣/ ١٨١ – ١٨٢) . الذهبي . إذا تقرَّر ضَعْفُ الحديث عَرَفْتَ بُعْدَ ما ذهب إليه الشوكاني رحمه الله في «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٦٠) ، والمصنف هنا في دعوى النَّسخ . قال الإمام الخطابي وعنه البغوى مقررًا له : ولا أعلم أَحَدًا من الفقهاء يُبيح دم السارق ، وإن تكرَّرت منه السرقة مرة بعد أخرى ، إلا أن يُخرَّج على مذهب بعض الفُقهاء من إباحة دَمِهِ ، وهو أن يكون من المفسدين في الأرض وللإمام أن يجتهد في تقرير ما يرى من العقوبة وإن زاد على مقدار الحَدِّ ، وبه قال مالك . انظر : «معالم الشنن» (٤/ ٢٥) ، «شرح السنة» (٦/ ٢٣١) .

وآله وسلم للجنازة ، ثم ترك ذلك (١) ، وثبت عنه صلَّى الله عليه وسلم «صَلُّوا كما رَأْيْتُمونى أصَلَّى » (٢) ، ثم فعل غير ما كان يفعله ، وترك بعض ما كان يفعله ، فكان نسخًا ، وهذا كثير فى السُّنة لمن تتبعه ، ولم يأت المانع بدليل على ذلك لا من عقل ولا من شرع .

#### النسخ بالإجماع

الثانية عشرة: الإجماع لاينسخ ولا يُنسخ به عند الجمهور (٣) ولا يصحُّ أن يكون الإجماع منسوخًا بالقياس ؛ لأن من شرط العمل به أن لا يكون خالفًا للإجماع . وقال بعض الحنابلة: يجوز النسخ بالإجماع لكن لا بنفسه

<sup>=</sup> وابن مسعود رضى الله عنهما ، ومن الفُقهاء أحمد ، وإسحاق ، وابن المنذر ، وابن حزم ، وشيخه داود الظاهرى إلى الجمع بين العقوبتين ، وذهب الجمهور إلى أنه لا جلد مع الرجم ، وقالوا : الجلد منسوخ ؛ لأن النبي على له يجلد مَاعِزًا ، والمرأة الغامدية ، والمرأة التى زنت ، وقال لأنيس الأسلمى هله « اذهب إليها ، فإذا اعترفت فارجمها » ، ولم يأمر بالجلد ، وقالوا : إن راوى ذلك هو أبو هريرة هله ، وهو متأخّر الإسلام . انظر : «الاعتبار » للخازمى ص ٣٠٢ ، «شرح السنة » للبغوى (١٠٦/١٢) ، المحلى » لابن حزم (١٠٦/١٢) .

<sup>(</sup>١) حديث ثبت أمره بالقيام للجنازة فى الصحيحين ، ثم ثبت النسخ بَعْدُ بما رواه مسلم عن على ظلمه أن رسول الله ﷺ كان يقومُ فى الجنائز ، ثم جلس بَعْدُ . رواه مسلم كتاب الجنائز ، ثم جلس بَعْدُ . رواه مسلم كتاب الجنائز (٩٦٢) ، وأبو داود (٣١٧٥) ، قال الشافعى : هذا الحديث ناسخ للأوَّل وهو قوله : «إذا رأيتم الجنازة فقوموا لها» ؛ ولذا قال أحمد وإسحاق : إن شاء قام ، وإن شاء لم يَقُمْ .

انظر: «شرح السُّنة » (٣/ ٤٨٣) ، «الاعتبار » للحازمي ص ١٨٦ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) وإليه ذهب ابن الصباغ ، والسمعاني ، وأبو الحسين البصرى ، وابن برهان ، والباجي ، وابن حزم ، والرازى ، وابن السبكى ، والزركشى ، والشوكانى ، وعلّلوا بأنّ الإجماع لا يكون إلا بعد وفاة الرسول على والنسخ لا يكون بعد موته ، وقال أبو الخطاب من الحنابلة : يجوز النسخ بالإجماع لا بنفسه ، بل بمستنده ، فإذا رأينا نصًا صحيحًا والإجماع بخلافه ، استدللنا بذلك على نسخه ، وأن أهل العلم اطلعوا على ناسخ ، وإلا لما خالفوه وبه قال بعض الظاهرية ، وأنكره عليهم ابن حزم . انظر : «الوصول » (٢/ ٥١) ، «البحر المحيط » (١/ ١٢٨) ، «العدة » عليهم ابن حزم . الكوكب » (٣/ ١٦٥) ، « تشنيف المسامع » (١/ ٢٩١) ، «التمهيد في أصول الفقه » لأبي الخطاب الكلوذاني (٢/ ٣٨٩) ، « إحكام الفصول » (١/ ٣٦١) ، «أحكام ابن حزم » (١/ ١٢٠) ، « أحكام ابن حزم »

بل بسنده ومَّن جَوَّزه الحافظ البغدادى فى كتاب « الفقيه والمتفقه » (١) ، ومثَّله بحديث الوادى الذى فى الصحيح حين نام رسول الله صلَّى الله عليه وسلم وأصحابه فما أيقظهم إلاَّ حرُّ الشمس وقال فى آخره: « فإذا سَهَا أَحَدُكم عن صلاة فليُصَلِّها حين يَذْكُرُها ومن الغَدِ للوقت » (٢) قال فإعادة المسلمة المنسية بعد قضائها حال الذُّكر ، وفى الوقت منسوخ بإجماع المسلمين لا يجب ولا يُستحبُ .

#### النسخ بالقياس

الثالثة عشرة: ذهب الجمهور إلى أن القياس لا يكون ناسخًا وقالوا: لا يجوز نسخ شيء من القرآن والسُّنة بالقياس ؛ لأن القياس يُستعمل مع عدم النَّصِّ فلا يجوز أن ينسخ النص (٣) . قال الصيرفى: لا يقع النَّسْخ إلا بدليل توقيفي ولا حَظَّ للقياس فيه أصلاً ، وقيل : ينسخ به المتواتر ونصّ القرآن ، وقيل : أخبار الآحاد فقط ، وقيل : يجوز بالقياس الجلي لا الخفي ، وقيل : إذا كانت عِلَّتُهُ منصوصة لا مُسْتنبطة ، وأمًا كونه منسوخًا فلا شك أنه يكون منسوخًا بنسخ أصله ، وهل يصحُّ نَسْخه مع بقاء أصله ، في ذلك خلاف والحقُّ مَنْعُه ، وبه قال قوم من أهل الأصول .

<sup>(</sup>١) انظر : «الفقيه والمتفقه» ص ١٣٣ ، طبعة زكريا على يوسف .

<sup>(</sup>٢) الحديث قطعة من حديث طويل عن أبى قتادة ﷺ عند مسلم كتاب المساجد ب/٥٥ (٢١ / ٢٨١) ، وأبو داود كتاب الصلاة (٤٣٧) ، والترمذى (١٧٧) ولفظه : ﴿ إنه ليس فى النوم تفريط ، إنما التفريط على من لم يُصَلِّ الصلاة حتى يجيء وقت الصلاة الأخرى ، فمن فعل ذلك فليُصَلِّها حين ينتبه لها ، فإذا كان من الغد فليصلها لا يتغيَّر وقتها ويتحوّل فى المستقبل ، بل يبقى كما كان ، فإذا كان من الغد صلى الصلاة فى وقتها المعتاد ، وليس معناه أنه يقضى الفائتة مرتين ، كما كان ، فإذا كان من الغد وهذا هو الصواب الذى عليه المحققون ، واختار نحو هذا المغنى مرة فى الحافظ ابن حجر فى «الفتح» (١/ ٨٥٠) . وانظر : «معالم السُّنن» للخطابي (١/ ٣٠٥) .

<sup>(</sup>٣) وهذا مذهب جماهير الفُقهاء والمُتَكَلِّمين ، واختاره الرازى والشيرازى ، وابن حزم ، وابن برهان .

انظر: «الوصول» (٢/ ٥٤) ، «أصول السرخسي» (٢/ ٦٦) «العدة» (٣/ ٨٢٧) ، «المستصفى» (١٢ / ٢٨) ، «المستصفى» (١٢ / ٢٨) ، «المستصفى» (١٣١/١) ، «المحصول» (١/ ١٦٤) ، «الإبهاج» (١/ ١٦٤) ، «التبصرة» ص ٢٧٤ ، «البحر المحيط» (١/ ١٦٤) .

#### النسخ بالمفهوم

الرابعة عشرة: فى نسخ المفهوم وقد تقدَّم تقسيمه إلى موافقة ومخالفة . أما مفهوم المخالفة : فيجوز ذلك مع نسخ أصله ، وذلك ظاهر ، ويجوز بدون نسخ أصله كقوله صلى الله عليه وآله وبارك وسلم : « الماء من الماء » (١) فإنه نُسخ مفهومه بقوله : « إذا قَعَدَ بين شُعبِها الأربع وجَهدَها فقد وجب الغسل » (٢) وفى لفظ « إذا لاقى الجتانُ الجتانَ » (٣) وبقى منطوقه مُحْكمًا غير منسوخ ؛ لأن الغُسْل واجب من الإنزالِ بلا خلاف .

وأما نسخ الأصل دون المفهوم ففيه احتمالان ، والأظهر أنه لا يجوز ، وأمّا مفهوم الموافقة فاختلفوا هل يجوز نَسْخه ، والنسخ به أم لا؟ ، أمّا جواز النسخ به فجوّزه القاضى فى « التقريب » ، وجزم به ابن السمعانى ، ونقل الآمدى والفخر الرازى الاتفاق عليه ، واستعجبه الزركشى ، وأمّا جواز نسخه فهو قسمان : الأول : أن يُنسخ مع بقاء أصله . والثانى : أن يُنسخ تَبعًا لأصله ، ولا شك فى جواز الثانى . وأمّا الأول فقد اختلف الأصوليون فيه على قولين : أحدهما : الجواز ، وبه قال أكثر المتكلّمين . الثانى : المنع وصحّحه سليم الرازى ، وجزم به الرويانى ، والماوردى ، ونقله ابن السمعانى عن أكثر الفُقهاء .

وذهب بعضُ المتأخِّرين إلى التفصيل . فقال إن كانت عِلَّة المنطوق

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب الحيض (۲۰۷ ) ، (۳۲ / ۳۵) ، والترمذى كتاب أبواب الطهارة (۱۱۲) ، وأبو داود كتاب الطهارة (۲۱۷) ، عن أبي سعيد الخدرى عَلَيْهُ قال البغوى في «شرح الشّنة » (۱/ ۳۲۰) : كان ذلك في ابتداء الإسلام أن من جامع ولم يُمْنِ لا يجب عليه الغسل ، وإنما يتوضّأ كما يتوضّأ للصلاة ، ويغسل ذكره ، ثم صار منسوخًا بإيجاب الغُسل ، وإن لم يُنزل . (۲) رواه البخارى كتاب الغسل (۲۹۱) ، ومسلم كتاب الحيض (۲۸/ ۳٤۸) ، والشافعى في مسئده (۲/ ۸۵) ، واللفظ له عن عائشة رضى الله عنها قوله شعبها الأربع : اليدان والرجلان . (۳) صحيح : رواه أحمد (۲/ ۲۳۹) ، وابن ماجه كتاب الطهارة (۲۱۱) ، والبيهقى في «السّنن » (۱/ ۱۳۳) ، والبغوى (۲۲۳) ، وهو صحيح . انظر : «التلخيص» لابن حجر (۱/ ۱۳۲) . وقوال البغوى في «شرح السّنة» (۱/ ۳۲۰) : المختانُ : موضع القطع من ذَكَرِ الغلام ، ونَوَاة الجارية ، والمراد من التقاء الخِتَانَيْن : هو تغييب حَشَفَةِ الذَّكَرِ في فَرْج المَرْأَةِ .

لاتحتمل التغيير كإكرام الوالدين بالنهى عن التَّأفيف فيمتنع نسخ الفحوى ؛ لأنه يُناقض المقصود ، وإن احتملت النقص جاز كما لو قال لغُلامه لا تُعْطِ زيدًا دِرْهمًا ، قاصدًا بذلك حِرْمَانه ، ثم يقول أعطه أكثر من دِرْهم ، ولا تُعْطِه دِرْهمًا ، لاحتمال أنه انتقل من عِلَّة حِرْمانه إلى عِلَّة مُواسَاتِه ، وهذا التفصيل قَوِيِّ (١) جدًّا .

### الزيادة على النص هل تكون نسخًا ؟

الخامسة عشرة: في الزيادة على النص هل يكون نَسْخًا لَحُكُم النصّ أم لا؟ ، وذلك يختلف باختلاف الصور ، فالزائد إمّّا أن يكون مُسْتَقلاً بنفسه أو لا؟ ، والمستقل إمّّا أن يكون من غير جنس الأول كزيادة وجوب الزكاة على الصلاة ، فليس بناسخ لما تقدَّم من العبادات بلا خلاف ولا يُخالف في مثل هذا أَحَد من أهل الإسلام لعدم التنافي ، وإمّّا أن يكون من جنسه كزيادة صلاة على الصلوات الخمس ، فهذا ليس بنسخ على قول الجمهور ، وذهب بعض أهل العراق إلى أنها نسخ لحُكُم المزيد على قول الجمهور ، وذهب بعض أهل العراق إلى أنها نسخ لحُكُم المزيد على عليه كولا شُبهة دليل ، والذي عليه على الوسطى ، وهو قول باطل لا دليل عليه ولا شُبهة دليل ، والذي لا يستقلُ كزيادة ركعة على الركعات ، وزيادة التغريب على الجَلْد ، وزيادة وصف الرقبة بالإيمان فاختلفوا فيه على أقوال :

الأول : أنه لا يكون نَسْخًا مُطْلقًا ، وبه قالت الشافعية والمالكية والحنابلة وغيرهم (٣) .

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه الآراء التي ذكرها المصنف في: «البحر المحيط» (١٣٨/٤ - ١٤٢)، «الملحصول» (١/ ق٣/ ١٣٩ - ١٤٤)، «المحصول» (١/ ق٣/ ٥٣٩)، «أحكام الآمدي» (٣/ ١٧٩)، «اللمع» ص ١٧٤، «شرح اللَّمع» (٢/ ٢٣٠)، «العدة» (٣/ ٨٢٨)، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٦٥)، «التحرير» لابن الهمام ص ٣٩٤، «شرح الأسنوي» (٢/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٣) وهو مذهب جُمهور العُلَماء ، وأكثر المعتزلة ، واختار هذا القول الشيرازي ، وابن برهان .

الثانى : أنها نسخ ، وهو قول الحنفية (١) سواء كانت الزيادة فى السبب أو الحُكُم .

الثالث: إن كان المزيد عليه ينفى الزيادة بفحواه ، فإن تلك الزيادة نسخ كقوله: « في سائمة الغنم الزكاة » (٢) فإنه يُفيد نَفْىَ الزكاة على المعلوفة وإن كان لا ينفى لا يكون نُسْخًا حكاه ابن برهان وصاحب المعتمد (٣) وغيرهما .

الرابع: أن الزيادة إن غيرت المزيد عليه تغيّرًا شرعيًّا بحيث لو فعل على حَدِّ ما كان يُفْعل قبلها لم يُعْتَدِّ به ، كزيادة ركعة تكون نسخًا وإن كان المزيد عليه يصحُّ فعله بدون الزيادة لم يكن نسخًا كزيادة التغريب على الجَلْدِ واختاره الباقلاني والبصري والإسترآبادي .

الخامس : أن تتصل به ، فهى نسخ ، وأن تنفصل عنه ، فلا يكون نسخًا ، واختاره الغزالي .

السادس : أن تكون مُغَيِّرة لِحُكْم المزيد عليه فى المستقبل كانت نسخًا ، وإلا بأن كانت مقارنة فلا ، حكاه ابن فورك عن أصحاب أبى حنيفة ، وبه قال الكرخى وأبو عبد الله البصرى .

السابع: إنْ رفعت حُكْمًا عقليًا أو ما ثبت باعتبار الأصل كبراءة الذمّة لم تكن نسخًا ، وإن تضمّنت رَفْع حُكْم شرعى كانت نسخًا حكاه ابن برهان في « الأوسط » عن أصحاب الشافعي ، وقال: إنه الحق ،

<sup>(</sup>۱) عند الحنفية أن اشتراط زيادة جزء فى الواجب كالتغريب فى حد الزنا ، أو زيادة شرط بعد إطلاق الواجب كاشتراط الإيمان فى رقبة اليمين فهو نسخ لحكم المزيد . انظر : تحقيق المسألة عندهم فى : « فواتح الرحموت » (۲/ ۹۱) ، « تيسير التحرير » (۲۱۸/۳) ، « أصول الجصّاص » (۱/ ٤٤٣) « التحرير » لابن الهمام ص ٣٩٦ ، « التلقيح شرح التنقيح » ص ٣١٦ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

 <sup>(</sup>٣) انظر : كلام ابن برهان ف «الوصول» (٣٣/٢) ، «المعتمد» لأبى الحسين البصرى (٤٣٧/١) .

واختاره الآمدى ، وابن الحاجب ، والفخر الرازى ، والبيضاوى ، قال الصفى الهندى : إنه أجود الطُرُقِ (١) وأحسنها ، قال بعض المحقّقين : هذه التفاصيل لا حاصل لها وليست فى محلّ النزاع فإنه لا ريب عند الكل إن ما رفع حُكمًا شرعيًا كان نسخًا حقيقة ، وليس الكلام فى أن النسخ رَفْع أو بيان وما لم يكن كذلك فليس بنسخ .

وقال الزركشى فى البحر (٢): فائِدة هذه المسألة أن ما ثبت أنه من باب النَّسْخ وكان مقطوعًا به فلا ينسخ إلا بقاطع كالتغريب فإن أبا حنيفة لما كان عنده نَسْخًا نفاه ؛ لأنه نسخ للقرآن بخبر الواحد وقبله الجمهور إذ ليس نسخًا عندهم ولا معارضة ، وقد ردُّوا يعنى الحنفية بذلك أخبارًا صحيحة لما اقتضت زيادة على القرآن كالأحاديث التى تُعَين الفاتحة فى الصلاة ، وما وَرَد فى الشاهد واليمين (٣) ، وإيمان الرقبة ، واشتراط النية فى الوضوء ، انتهى حاصله وإذا عرفت أن هذه هى الفائدة فى هذه المسألة التى طالت ذُيولها وكثرت شُعَبها هان عليك الخَطْبُ .

<sup>(</sup>۱) انظر: جميع ما ذكره المصنف من آراء علماء الأصول في مسألة الزيادة والنسخ بهما في المصادر الآتية: «البحر المحيط» (٤٤٢/١ – ١٤٨) ، «تشنيف المسامع» (١/ ٤٤٢) ، «شرح اللهم» (٢/ ٢٨) ، «التبصرة» ص ٢٧٦ ، «أصول السرخسي» (٢/ ٨٢) ، «المحصول» (١/ ق % ٥٤٢) ، «أحكام الآمدي» (% ١٨٤) ، «الوصول» لابن برهان (% ٣٢) ، «شرح البدخشي ، والأسنوي» على البيضاوي (% ٢٦٢) ، «الإشارة» للباجي ص ٢٥٦ ، «إحكام الفصول» (% ٣٤٤) ، «التمهيد» للكلوذاني (% ٣٩٨) ، «شرح الكوكب» (% ٥٨٤) ، «غتصر ابن الحاجب وشرحه» (% ٢٠٢) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «البحر المحيط» (١٤٦/٤) .

<sup>(</sup>٣) يقصد ما رواه ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ قضى باليمين مع الشّاهد ، رواه مسلم كتاب الأقضية (٣١١٠) ، وأبو داود كتاب الأقضية (٣٦١٠) ، قال البغوى والخطابي في معنى الحديث : والعمل على هذا عند بعض أهل العلم جوَّزوا القضاء للمدعى بالشاهد الواحد مع اليمين في الأموال ، وهو قول أكثر الصحابة وإليه ذهب أحمد ، والشافعي ، ومالك ، وذهب أبو حنيفة وأهل الرأى إلى عدم جواز ذلك ، فأما إذا أقام المدعى بَيِّنَة عادلة ، فلا يمين على المدَّعى معها . انظر : «شرح السُّنة» (٨٠/٨) ، «معالم السُّنن» (٣٣/٤) .

#### نقص ما يتوقف عليه صحة العبادة

السادسة عشرة: لا خلاف فى أن النقصان من العبادة نسخ (١) لما أُسْقط منها ، ولا خلاف أيضًا فى أن ما لا يتوقّف عليه صِحّة العبادة لا يكون نَسْخُهُ نسخًا لها ، وأما ما يتوقّف عليه ذلك سواء كان جُزْءًا لها كالشطر أو خارجًا كالشرط ففيه مذاهب .

الأول: أن لا يكون نسخًا للعبادة ، بل يكون بمثابة تخصيص العام وإليه ذهب الشافعية ، واختاره الفخر الرازى والآمدى . قال الأصفهانى : إنه الحق وحُكى هذا عن الكرخى (٢) .

الثاني : إنه نسخ للعبادة وإليه ذهب الحنفية .

الثالث: التفصيل بين الشرط، فلا يكون نسخه نسخًا للعبادة، وبين الجزء كالقيام والركوع في الصلاة فيكون نسخه نسخًا لها وإليه ذهب عبد الجبار، ووافقه الغزالي، وصححه القرطبي، وهذا في الشرط المتصل، أمَّا المنفصل فقيل: لا خلاف في أن نسخه ليس بنسخ للعبادة ؛ لأنهما عبادتان منفصلتان (٣).

#### معرفة طرق النسخ

السابعة عشرة : في الطريق التي يُعرف بها كَوْن الناسخ ناسخًا ، وذلك أمور :

<sup>(</sup>١) وذلك كنسخ الركوع والسجود من الصلاة ، فلا يدلُّ ذلك على نسخ الباقى ، ولهم فى ذلك تفصيل سيذكره المصنف .

<sup>(</sup>۲) وحُكى كذلك عن أبى عبد الله البصرى من أصحاب أبى حنيفة ، وعزاه الباجى إلى جمهور العلماء ، قال الشيرازى : ولو كان نسخ البعض نسخًا للكل ، لكان تخصيص البعض تخصيصًا للكل ، لما لم يجز هذا في التخصيص لم يجز في النسخ . انظر : «شرح اللَّمع» (۲۲۷٪) ، «المحصول» (۱/ ق ۳/ ۷۵٪) ، «أحكام الآمدى» (۳/ ۱۹۲) ، «المستصفى» (۱۱٦/۱) ، «شرح الكوكب» (۳/ ۷۸٪) ، «الإشارة» للباجى ص الكوكب» (۳/ ۷۸٪) ، «الإشارة» للباجى ص ۲٥٪ ، «إحكام الفصول» (۱/ ۲۵٪) ، «البحر المحيط» (۱/ ۲۰۳) ، «إرشاد الفحول» (۲/ ۷۰٪) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «البحر المحيط» (١٥١/٤) مع المصادر السابقة .

الأول : أن يكون فيه ما يدلُّ على تَقَدُّم أحدهما وتأخُّر الآخر فى النزول لا التلاوة ، فإن العدة بأربعة شهور سابقة على العدَّة بالحَوْل فى التلاوة مع أنها ناسخة لها . ومن ذلك التصريح فى اللفظ بما يدلُّ على النسخ ، كقوله تعالى : ﴿ ٱكْنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمُ ﴾ (١) ، ومثل قوله : ﴿ وَأَشْفَقُتُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُونكُمُ صَدَقَتُ ﴾ (٢)

الثانى: أن يُعرف ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم ، كأن يقول : هذا ناسخ لهذا ، أو ما فى معناه ، كقوله : « كنت نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها » (n) .

الثالث : أن يُعرف ذلك بفعله صلى الله عليه وآله وسلم كَرَجُمه لماعز ولم يجلده (٤) .

الرابع: إجماع الصحابة على أن هذا ناسخ وهذا منسوخ ، كنسخ صوم يوم عاشوراء بصوم شهر رمضان ، ونسخ الحقوق المتعلَّقة بالمال بالزكاة ، قال الزركشي: وكذا حديث: « من غَلَّ صَدَقَتَهُ فقال: أنا آخذها وشَطْر مَاله » (٥) فإن الصحابة اتفقوا على ترك استعمالهم لهذا الحديث فدَلَّ ذلك على نسخه (٦) انتهى . وقد ذهب الجمهور إلى أن

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية : ٦٦ . (٢) سورة المجادلة، الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>٣) صحيح : رواه مسلم كتاب الجنائز (١٠٦/ ٩٩٧) ، وأحمد (٢/ ٤٤١) ، والنسائي (٤/ ٨٩) عن بريدة ﷺ .

<sup>(</sup>٤) سبق الكلام عليه مُفَصَّلًا فراجعه .

<sup>(</sup>٥) الحديث بلفظ : ٤ . . . من أعطاها (أى زكاة ماله) مؤتّجِرًا فله أجرُها ، ومن كتمها أو منعها فإنّا آخذوها وشطر ماله عزْمة من عَزَمات ربّنا ليس لآل محمد منها شيء ، من حديث حكيم بن حِزَام الله فإنّا أخذوها وشطر ماله عزْمة من عَزَمات ربّنا ليس لآل محمد منها شيء ، من حديث حكيم بن حِزَام الله وإسناده حسن . رواه أبو داود كتاب الزكاة (٥/٥٧) ، وأحمد (٥/٢) ، والنسائى (٥/ ٢١٥) . والدارمي (١/ ٣٩٦) ، وصححه الحاكم (٤/ ٣٩٨) ، والذهبي ، وابن خزيمة (٢٢٦٦) .

<sup>(</sup>٦) قال الخطابي والبغوى: اختلف الناس فى القول بظاهر هذا الحديث ، فمذهب أكثر الفقهاء أن الغلول فى الصدقة لا توجب زيادة فى الغرامة ، بل يعزّر ، وهو قول الثورى ، والشافعى ، وأصحاب الرأى ، وكان إبراهيم الحربى من أثمة الحديث يتأوّل هذا الخبر على أنه يؤخذ منه السِنُّ التي وجبت عليه – فى الزكاة – من خيار ماله ، فلا يزادُ فى العدد ، ويُزاد بزيادة القيمة ، وحمل الحديث على أنه يُشطرُ ماله ، فيؤخذ من خير الشطرين وقرأ – الحديث – وشُطر مالله . انظر : «معالم السنن» (٢/٣٧) ، «شرح السُّنة» (٤/٤٧) .

إجماع الصحابة من أدِلَّة بيان الناسخ والمنسوخ . قال القاضى : يُسْتَدَلُ بالإجماع على أن معه خبرًا وقع به النسخ ؛ لأنَّ الإجماع لا ينسخ به (١) .

الخامس : نَقْل الصحابي لتقدُّم أَحَدِ الحُكمين وتأخُّر الآخر إذْ لا مدخل للاجتهاد فيه .

قال ابن السمعانى: هو واضح إذا كان الخبران غير متواترين، أما إذا قال فى المتواتر إنه كان قبل الآحاد، ففيه خِلاف. قال الأكثرون: إنه لا يُقبل؛ لأنه يتضمَّن نَسْخ المتواتر بالآحاد وهو غير جائز وقيل: يُقبل، وشرط ابن السمعانى كون الراوى لهما واحدًا (٢).

السادس: كون أحد الحُكْمين شرعيًّا والآخر موافقًا للعادة ، فيكون الشرعى ناسخًا ، وخالف فى ذلك القاضى أبو بكر والغزالى (٣) ، وأما حداثة الصحابى وتأخر إسلامه فليس ذلك من دلائل النسخ ، وإذا لم يعلم الناسخ من المنسوخ بوَجْه من الوجوه ، فرجَّح قوم منهم ابن الحاجب (٤) الوقف .

وقال الآمدى : إن علم افتراقهما (٥) مع تعذر الجَمْع بينهما ، فعندى أنَّ ذلك غير متصوَّر الوقوع وإن جوزه قوم وبتقدير وقوعه ، فالواجب إما الوقف عن العمل بأحدهما أو التخيير بينهما إن أمكن ، وكذلك الحُكْم في ما إذا لم يعلم شيء من ذلك (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر : دلالة الإجماع على النسخ في : «شرح اللُّمع» (٢/ ٢٣٦) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٥٦٣) ، «العدة» (٣/ ٨٣١) .

 <sup>(</sup>۲) انظر : «البحر المحيط» (٤/٤٥٤) ، «شرح اللّمع» (٢/٢٣٧) ، «المحصول» (١/ ق ٣/٦٦) ، «أحكام الآمدى» (٣/ ١٩٧) ، «الوصول» لابن برهان (٢/ ٦٠) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٣٢١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام الغزالي في «المستصفى» (١٢٩/١) .

<sup>(</sup>٤) انظر : " ابن الحاجب بشرح العضد » (٢/ ١٩٦) .

<sup>(</sup>٥) انظر: ف «أحكام الآمدي »: اقترانهما.

<sup>(</sup>٦) انظر : هذا النص بتمامه في «أحكام الآمدى» (٣/ ١٩٨) .

### المقصد الخامس

# فى القِياسِ وما يتَّصلُ به من الاستدلال المشتمل على التلازُم والاستصحاب وشرع مَنْ قَبْلنَا والاستحسان والمصَالِح الْمُرْسَلة

وفيه سَبْعة فُصول:

# الفصل الأول فى تَعْريف القياس

وهو فى اللّغُة: تقدير شىء على مثال شَىء آخر وتَسُويته به (١) ، وذكروا له اصطلاحًا: حدودًا على كل حَدِّ منها اعتراضات يطول الكلام بذكرها وأحسن ما يقال فى حَدِّه: استخراج مثل حُكْم المذكور لما لم يُذكر بجامع بينهما (٢) .

قال الروياني: موضوعه طلب أحكام الفُروع المسكوت عنها من الأصول المنصوصة بالعِلَلِ المستنبطة من معانيها ليلحق كل فرع بأصله، وقيل غير ذلك مما هو دون ما ذكرناه (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: في القياس لُغة: «القاموس المحيط» (٣/ ٧٢٣) ، «لسان العرب» (٦/ ١٨٧) ، « «المصباح المنير» (٢/ ٥٢٠) .

<sup>(</sup>۲) وعرّفه جمع من العلماء كالرازى والبيضاوى والباقلانى بأنه : إثبات مثل حُكم معلوم فى معلوم آخر لمشاركته له فى عِلَّةِ حُكْمه عند المثبت ، وقال آخرون : هو مساواة فرع لأصل فى حُكمه . انظر : «البحر المحيط» (٦/٥) ، «المحصول» (٢/٢/٩) ، «نهاية السول» (٣/٣) ، «شرح الكوكب» (٤/٥) ، «المستصفى» (٢/٨/٢) ، «تيسير التحرير» (٣/٣١٣) ، «شرح الكوكب» (٢٢٦/٢) ، «قواطع الأدلة» ص ٥٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلام الروياني في «البحر المحيط» (٥/٥١) .

رَفْعُ عِب (لرَّحِيُ (الْغَبِّرِيِّ (سِلْنَمَ (لِعَبْرُ لِلْغِرُوفِ (سِلْنَمَ (لِعَبْرُ لِلْغِرُوفِ www.moswarat.com

# الفصل الثاني في حُجِّية القياس

قد وقع الاتفاق على أنه حُجّة فى الأمور الدنيوية كما فى الأدوية والأغذية ، وكذلك اتفقوا على حُجّية القياس الصادر منه صلى الله عليه وآله وسلم ، وإنما وقع الخلاف فى القياس الشرعى ، فذهب الجمهور من الصحابة والتابعين والفقهاء والمتكلمين إلى أنه أصل من أصول الشريعة يُستَدَلُّ به على الأحكام التى يَردُ بها السمع ثم قالت طائفة : العقل يقتضى العقل يقتضى جواز التعبُّد به فى الجملة ، وقالت طائفة : العقل يقتضى المنع من التعبُّد به ولكل منهما تفصيل لكل ذلك لا نذكره لِقلَّةِ الفائدة . ثم اختلفوا ، فقال الأكثرون هو دليل بالشرع ، وقال القفال والبصرى : دليل بالعقل والأدلَّة السَّمعية وردت مُؤكِّدة له .

وقال الدقاق : يجب العمل به بالعقل والشرع ، وجزم به ابن قدامة في « الروضة » (١) وجعله مذهب أحمد بن حنبل . قال : وذهب أهل الظاهر والنَّظَام الى امتناعه عقلاً وشرعًا ، وإليه ميل أحمد (٢) .

### دلالة السمع على القياس على القطع أم الظن

ثم اختلفوا هل دلالة السمع عليه قطعية أو ظنية ، فذهب الأكثرون

<sup>(</sup>١) انظر : «نزهة الخاطر شرح روضة الناظر» (٢/ ٢٣٤) .

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل ، والصحيح - كما في الروضة وشرحها - وإليه أوما أحمد . قال ابن قدامة عقب هذا : وتأوَّله القاضي على قياس يُخالف به نصًّا ، وقال الشيخ عبد القادر في « شرحه » : أي حَمْله على ما إذا كان القياس مع وجود النص مخالفًا ؛ لأنه حينئذ يكون فاسد الاعتبار ، قال أبو الورد - من الحنابلة - في كتابه « أصول الدين » : آخر ما صحَّ عن أحمد إحسان القول في القياس والثناء عليه . انظر : « شرح الروضة » (٢/ ٢٣٤) ، « التمهيد للكلوذاني (٣٦٧ /٣١) ، « البحر المحيط » (١٩/٥) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٥٨٢) ، « شرح الكوكب » (١١٥/٤) .

إلى الأوّل ، وذهب أبو الحسين والآمدى إلى الثانى (١) ، وأوَّل من باح بإنكار القياس النظّام ، وتابعه قوم من المعتزلة ، وتابعهم على نفيه فى الأحكام داود الظاهرى (٢) .

قال ابن عبد البر « في كتاب جامع العلم » (٣) : لا خلاف بين فُقَهاء الأمصار وسائر أهل السُّنة في نفى القياس في التوحيد وإثباته في الأحكام إلا داود فإنه نفاه فيهما جميعًا قال الأستاذ أبومنصور : أما داود فزعم أنه لا حادثة إلا وفيها حُكم منصوص عليه في الكتاب أو السُّنة أو معدول عنه بفحوى النص ودليله ، وذلك يُغنى عن القياس .

#### رأى الظاهرية في القياس

قال ابن حزم: في « الأحكام » (٤) ذهب أهل الظاهر إلى إبطال القول بالقياس جُملة وهو قولنا الذي ندين الله به ، والقول بالعِلَلِ باطل . انتهى ، والحاصل أن داود الظاهرى وأتباعه لا يقولون بالقياس ولو كانت العِلَّة منصوصة ، وقد استدلُّوا على ذلك بأدلة عقلية ونقلية ، ولا حاجة لهم إلى الاستدلال ، فالقيام في مقام المنع يكفيهم (٥) وإيراد الدليل على القائلين به وقد جاءوا بأدِلَّة عقلية لا تقوم بها الحُجّة ، فلا نُطَوِّلُ البحث

<sup>(</sup>١) انظر: «المعتمد» لأبي الحسين البصري (٢/ ٧٢٤) ، «أحكام الآمدي» (١/ ٢٨) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «أحكام ابن حزم » (٨/ ٢/ ٤٧) ، وكتاب « إبطال القياس ، له إحكامه (٧/ ٥٣) .

<sup>(</sup>٣) انظر : « جامع بيان العلم » لابن عبد البر المالكي (٢/ ٧٨) .

<sup>(</sup>٤) انظر : «أحكام ابن حزم» (٧/٥٥ - ٥٦) .

<sup>(</sup>٥) قوله: فالقيام في مقام المنع يكفيهم ، معناه أن من نفى القياس لا يلزمه إيراد الأدلّة على نفيه بناء على ما قيل: من أنه لا دليل على النافى ، هكذا قال المصنف هنا تبعًا لشيخه الشوكانى ويُرَدُّ عليهم بأن جمهور العلماء من الفقهاء والأصوليين ، واختاره القفّال ، والصيرفى ، والباجى ذهبوا إلى وجوب الدليل على النّافى كما يجب على المثبت ، ودليله قوله تعالى : ﴿ وَقَالُواْ لَنَ يَدْخُلُ الْجَنّةَ إِلّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَى تَلْكَ أَمَانِيتُهُم مُ قُلْ هَمَاتُوا بُرُهَنَكُم إِن كُنتُم صَدوبيك ﴾ المجنّة إلّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَى تِلْكَ أَمَانِيتُهُم مُ قُلْ هَمَاتُوا بُرُهَنَكُم إِن كَانَ مُودًا أَوْ نَصَرَى تَلْكَ أَمَانِيتُهُم مُ قُلْ هَمَاتُوا بُرُهَنَكُم إِن كَانَ الله الله الله الله على النفى ولو كان النفى يُسقِطُ دليلًا لوجب أن يسقط الدليل عمّن نفى حدوث العالم ، ونفى الصّانع . انظر : تفصيل ذلك في «إحكام الفصول» (٢/ ١٨٩ - عمّن نفى حدوث العالم ، ونفى الصّانع . انظر : تفصيل ذلك في «إحكام الفصول» (١٨٩ / ١٨٩ ) ، «أصول الجصاص» (١٨٩ / ١٨٩) ، «حجبة القياس في أصول الفقه » ص ٣٥ ، «الوصول» (٢٠ / ٢٥٨) ، «أصول الجصاص» (١٨٩ / ١٨٩) ، «حجبة القياس في أصول الفقه » ص ٣٥ .

بذكرها وجاءوا بأدِلَّة نقلية ، فقالوا : دَلَّ على ثُبُوت التَّعَبُّد بالقياس الشرعى الكتاب والسُّنة والإجماع وأطالوا الكلام في الاستدلال بها على ذلك وشغلوا الحيِّز بما لا طائل تحته ، وما الدليل على أنهم قالوا بجميع أنواع القياس الذي اعتبره كثير من الأصوليين وأثبتوه بمسالك تنقطع فيها أعناق الإبل وتُسافر فيها الأذهان حتى تبلغ إلى ما ليس بشيء وتتغلغل فيها العُقول حتى تأتى بما ليس من الشرع في ورد (۱) ولا صَدْر ، ولا من الشريعة السمحة السهلة في قبيل ولا دبير وقد صحَّ عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « تَرَكْتُكُمْ على الواضحةِ لينكها كنهارِها » (۱) وجاءت نصوص الكتاب العزيز بإكمال الدين وبما يُفيد هذا المعنى ويصحَّح دلالته ويؤيِّدُ براهينه كقوله سبحانه : ﴿ أَلَيْوَمَ أَكَمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (۱) ولا معنى للإكمال إلا وفاء النصوص بما يحتاج إليه الشرع إما بالنص على كل فرد فرد أو باندراج ما يحتاج إليه تحت العمومات الشاملة ومما يُؤيِّد ذلك قوله فرد أو باندراج ما يحتاج إليه تحت العمومات الشاملة ومما يُؤيِّد ذلك قوله تعالى : ﴿ مَا فَرَهُنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّو ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَلَا رَهْبِ وَلَا يَابِسِ قَالَوْ فَلَا يَابِينِ ﴾ (٥) وقوله : ﴿ وَلَا رَهْبِ وَلَا يَابِينِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) وَرَدَ يَرِد وُرُودًا: بمعنى حَضَرَ ، والوُرَّاد: الذين يردُون الماءَ ، وعكسه الصَدْر: من صدر عن الماء: رجع . انظر : «مختار الصحاح» ص ٣٥٨ ، ٧١٦ .

<sup>(</sup>٢) صحيح : ولكنه بلفظ «قد تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلاَّ هالك» عن العِزبَاضِ بن سَارِية ﷺ رواه أحمد (١٢٦/٤) ، وابن ماجه كتاب المقدمة (٤٣) ، والحاكم فى «المستدرك» وصحَّحه ، والخطيب فى «الفقيه والمتفقه» (١/٦٧١) ، وله شواهد بنحوه .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية : ٣ . (٤) سورة الأنعام ، الآية : ٣٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام ، الآية : ٥٩ ، ولابد من التنبيه هنا على أمر مهم وهو أن المقصود بالكتاب من الآيتين هو اللوح المحفوظ ، وقد رُوى هذا عن ابن عباس رضى الله عنهما وقتادة ، وابن زيد ، وأنس بن مالك رضى الله عنهم ، وقد صوَّب هذا القول غير واحد من المُفَسِّرين منهم القرطبى ، وأيده الشوكانى فى تفسيره « فتح القدير » وقال : والمراد بالكتاب : اللوح المحفوظ ، فإن الله أثبت فيه جميع الحوادث ، ثم ذكر ما قيل إن المراد به القرآن بصيغة التضعيف ، قال القرطبى : فعلى القول فيه جميع الحوادث ، ثم ذكر ما قيل إن المراد به القرآن بصيغة التضعيف ، قال القرطبى : فعلى القول الثانى يُقال : إنه ما تركنا شيئًا من أمر الدين إلا وقد دللنا عليه فى القرآن ، إما دلالة مبينة مشروحة ، وإما مجملة يتلقى بيانها من الرسول ﷺ ، أو من الإجماع ، أو من القياس الذى ثبت بنص الكتاب . انظر : « تفسير القرطبى » (٢/ ٢٥٤) ، « فتح القدير » (٢/ ١١٤) ، « زاد المسير » (٣/ ٣٥) ،

انظر : «تفسير القرطبي» (٦/ ٢٠٤) ، « فتح القدير » (٢/ ١١٤) ، « زاد المسير » (٣/ ٣٥) . « الدر المنثور » (٣/ ٢٦٧) .

### حاصل ما ذهب إليه نُفَاةُ القياس

وإذا عرفت هذا ، فاعلم أن نُفَاة القياس لم يقولوا بإهدار كل ما يُسمَّى قياسًا وإن كان منصوصًا على عِلتِه أو مقطوعًا فيه بنفى الفارق ، وما كان من باب فحوى الخطاب أو لحنه على اصطلاح من يسمى ذلك قياسًا وقد تقدَّم أنه من مفهوم الموافقة ، بل جعلوا هذا النوع من القياس مدلولاً عليه بدليل الأصل مشمولاً به مندرجًا تحته ، وبهذا يهون عليك الخطب ويصغر عندك ما استعظموه ، ويقرب لديك ما بعدوه ؛ لأن المخلف في هذا النوع الخاص صار لفظيًّا ، وهو من حيث المعنى مُتَفق على المختلاف المختلف والعمل عليه ، واختلاف طريقة العمل لا يستلزم الاختلاف المعنوى لاعقلاً ولا شرعًا ولا عُرْفًا ، ثم لا يخفى على ذى لُبُ صحيح وفهم صالح أن في عُمومات الكتاب والسَّنة ومطلقاتهما وخصوص نصوصهما ما يفي بكل حادثة تحدث ، ويقوم ببيان كل نازلة تنزل عَرَف نصوصهما ما يفي بكل حادثة تحدُث ، ويقوم ببيان كل نازلة تنزل عَرَف ذلك من عَرَفه (١) وَجَهِلَهُ منْ جَهِلَهُ .



<sup>(</sup>١) تابع المصنف هنا شيخه الشوكاني الذي مال هو بدوره إلى ما قاله الإمام ابن حزم في مسألة القياس ، والحق الذي عليه إجماع أثمة المسلمين – حاشا الظاهرية ومن تبعهم – أن القياس حُجَّة شرعية تعبَّد الله المجتهدين بتحصيله ، وقد جرى العمل به من وقت الرسول عَلَيْ وصحابته الأخيار ، وظهر ذلك في حوادث لم تأتِ في الكتاب والسُّنة وقضوا فيها بالقياس ، بل أمر به عمر عَلَّ أبا موسى الأشعرى عَلَيْ وشريْحًا ، ونحو ذلك مما هو مُدَوِّن في كتب أهل العلم ، وقد أجاد عَرْضَ هذه المسألة الإمام ابن القيم في كتابه «إعلام الموقعين» (١٩٧/١) ، والعلامة محمد حسنين مخلوف في كتابه «بلوغ السول في مدخل علم الأصول» ص ١١٤ - ١٣٥ ، وعرض لكلام الشوكاني وصديق خان وابن حزم ، ونقده نقدًا عِلْميًا رائعًا .

وانظر: «حُجِّية القياس فى أصول الفقه الإسلامى» للدكتور عمر مولود ص ٣٧٣ ، وما بعدها ، « الإشارة» للباجى ص ٣٠٠ - ٣٠٩ ، « الوصول» (٢/ ٢٤٣) ، « حاشية العطار على جمع الجوامع» (٢/ ٢٤٢) .

رَفْحُ عِب (لرَجَعِ) (الْنَجَنَّ يُّ (سِّكِتَرَ الْنِيْرَ الْنِوْدَى كِرِسَ www.moswarat.com

# الفصل الثالث فى أركان القياس

#### تعزيفات مهمة

وهى أربعة : الأصل ، والفرع ، والعِلّة ، والحُكْم ، ولا بُدّ من هذه الأربعة فى كل قياس . والأصل : يُطلق على أمور منها الذى يقع عليه القياس ، وهو المراد هنا ، وقد وقع الخلاف فيه . قال الفُقَهاء : هو الحُكْم المُشَبّة به . قال ابن السمعانى : وهذا هو الصحيح (۱) وقيل غير ذلك ، وعلى الجُملة : الفُقَهاء يُسَمُّون عَلَّ الوِفَاقِ : أصلاً ، وعَلَّ الخلاف فرعًا ، ولا مُشَاحَّة فى الاصطلاحات ، ولا يتعلَّق بتطويل البحث فى هذا كثير فائدة ، فالأصل : هو المُشَبّه به ، ولا يكون ذلك البحث فى هذا كثير فائدة ، فالأصل : هو المُشَبّه به ، ولا يكون ذلك المحكم لا لنفس الحُكم ولا لدليله ، والفرع هو المُشَبّه لا لحُكمه . والعِلَّة هى الوصف الجامع بين الأصل والفرع (۱) ، والحُكم هو ثمرة القياس ، والمراد به ما ثبت للفرع بعد ثُبوته لأصله .



<sup>(</sup>۱) تعريفه عند جُمهور الفُقَهاء وأهل الأصول: هو مَحلُّ الحُكُم المُشَبَّهِ به ، وقيل: إنَّ الأصل دليل الحُكُم ، وحُكى عن المتكلَّمين والمعتزلة ، قال العلماء: النزاع بينهما لفظى لصحَّة إطلاق الأصل على كُلُّ منهما . انظر: «العدة» (١/ ١٧٥) ، «الإبهاج» (٣/ ٣٧) ، «شرح الكوكب» (٣/ ٢٤) ، «فواتح الرحموت» (٢٤/ ٢٤) ، «المحصول» (٢٤/ ٢/ ٢٤) «البحر المحيط» (٥/ ٧٤ / ٥) ، «قواعد الأصول» للبغدادي ص ٩٧ .

<sup>(</sup>۲) وقيل: العِلَّة: هي التي ثبت الحُكم لأجلها في الفرع والأصل ، أو: أمارة الحكم ودلالته ، أو المعنى الجالب للحُكم . انظر: «الجدل» لابن عقيل ص ۱۱ ، «الحدود» للباجي ص ۲۷ ، «نهاية السول» (۳/ ۰۰) ، «مناهج العقول» (۳/ ۵۳) ، «المستصفى» (۲/ ۲۳۰) ، «أصول السرخسى» (۲/ ۱۷۲) ، «مذكرة الشنقيطي» ص ۹۸ ، «البحر المحيط» (م/ ۱۱۲) .

#### شروط القياس المعتبرة في الأصل

ولا يكون القياس صحيحًا إلا بشروط اثنى عشر لابُدَّ من اعتبارها في الأصل (١):

الأول: أن يكون الحُكم الذى أريد تعديته إلى الفَرْع ثابتًا في الأصل. الثانى: أن يكون الحُكم الثابت في الأصل شرعيًا لا عقليًا ولا لُغَويًا. الثالث: أن يكون الطريق إلى معرفته سمعية.

الرابع: أن يكون الحُكم ثابتًا بالنص وهو الكتاب أو السُّنة ، وهل يجوز القياس على الحُكم الثابت بمفهوم الموافقة أو المخالفة ؟ فالظاهر أنه يجوز عليهما عند من أثبتهما ، وأما ما ثبت بالإجماع ففيه وجهان أصحُهما الجواز والثانى عدم الجواز وهذا ليس بصحيح .

الخامس : أن لا يكون الأصل المقيس عليه فرعًا لأصل آخر وإليه ذهب الجمهور ، وخالف فيه بعض الحنابلة فأجازوه .

السادس : أن لا يكون دليل حُكم الأصل شاملًا لحُكم الفرع .

السابع: أن يكون الحُكم فى الأصل مُتَّفَقًا عليه أى: عند الخصمين فقط ؛ لتنضبط فائدة المُنَاظرة ، وقيل : عند الأمة . قال الزركشى : والصحيح الأول .

الثامن : أن لا يكون حُكم الأصل ذا قياس مركّب (٢) ، والجمهور على اعتبار هذا الشرط ، وخالفهم جماعة فلم يعتبروه ، وقد طَوَّل الأصوليون والجدليون الكلام على هذا الشرط بما لا طائل تحته .

التاسع: أن لا نكون مُتَعَبَّدين في ذلك الحُكم بالقطع على خلاف فيه.

<sup>(</sup>۱) انظر : هذه الشروط مُفَصَّلة في « البحر المحيط » (۸۱/٥ – ۱۰۳) ، فقد لخَّصها المصنف منه تبعًا للشوكاني في « إرشاد الفحول» (٢/ ٢٠٠) .

<sup>(</sup>٢) القياس المركّب: هو القياس الذي تكون عِلَّته مُتعدّدةً ، وأكثر من واحدة ، وكلّ منها يمكن اعتبارها عِلَّة الأصل ، وقيل: أن يكون الحُكْم فيه نتيجة العِلَّة ، وتكون عِلَّة الأصل مختلفًا فيها ، بحيث لو قدّرنا فساد تلك العِلّة لتضمّن ذلك بُطلان الحُكم .

انظر: «البحر المحيط» (٥/ ٨٧، ٨٩) ، «معجّم مصطلحات أصول الفقه» ص ٣٥٦.

العاشر: أن لا يكون معدولاً به عن قاعدة القياس كشهادة (١) خزيمة (٢) وعدد الركعات ، ومقادير الحُدود ؛ لأن إثبات القياس عليه إثبات للحُكْم مع منافيه ، وبمنعه قال الحنيفة وجوَّزه أصحاب الشافعي .

الحادى عشر: أن لا يكون حكم الأصل مغلظًا على خلاف في ذلك .

الثانى عشر: أن لا يكون الحُكم في الفرع ثابتًا قبل الأصل ، فلو تقدَّم لزم اجتماع النقيضين أو الضَّـدَّين وهو مُحَالً . هذا حاصل ما ذكروه من الشروط المُعْتَبَرة في الأصل ، وفصَّلها في « الإرشاد » (٣) ، وقد ذكر بعض أهل الأصول شروطًا ، والحق عدم اعتبارها .

## اعتبار العِلَّة في القياس

واعلم أن العِلَّة رُكُن لا يصعُّ القياس بدونها ؛ لأنها الجامعة بين الأصل والفَرْع ، وذهب بعض القياسيين من الحنفية وغيرهم إلى صِحَّته من غير عِلَّة ، إذا لاحَ بعض الشُّبهة ، والحقُّ ما ذهب إليه الجُمهور من أنها مُعْتَبرة ، لابُدَّ منها في كل قياس .

## تعريف العِلَّة

وهي في اللغة: اسم لما يتغيَّر الشِّيء بحُصوله (١٤)، وفي الاصطلاح:

<sup>(</sup>۱) وذلك فى شهادة خُزَيْمة بن ثابت بقضاء رسول الله ﷺ لِدَيْن يهودى ، فطلب اليهودى بيّنة منه صلّى الله عليه وسلم ، فجاء خُزيمة ﷺ وقال : أنا أشهد أنه قد قضاك ، فقال النبى ﷺ : « وما يُدْرِيكَ ؟ » قال : إنى أصدقك بأعظم من ذلك ، بخبر السماء ، فأجاز رسول الله ﷺ شهادته بشهادة رَجُلَيْنِ » رواه أبو داود كتاب الأقضية (٣٦٠٧) ، أحمد (٢١٩٤٢) .

<sup>(</sup>٢) خُزيمة بن ثابت بن عمارة بن فاكه الأنصارى الخطمى ، من الأوس ، أبو عمارة صحابى جليل قُتل بصفين مع على بن أبى طالب ﷺ .

انظر : «الإصابة (١/ ٤٢٥) ، «التجريد» (١/ ١٥٩) ، «أسد الغابة» (٢/ ١١٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «الإرشاد» للشوكاني (٢/ ٢٠٠ – ٢٠٤) .

<sup>(</sup>٤) يقرب منه تعريف الغزالى للعلة لُغة وهو : ما يتأثّر المحل بوجوده ولذلك سُمَّى المرض عِلّة ، وقيل : هي الداعي إلى فعل الشيء ، أو هي مأخوذة من الدوام والتكرار . =

اختلفوا فيها على أقوال سبعة حكاها فى « الإرشاد » (١) منها : أنها المعرفة للحُكم بأن جعلت عَلَمًا على الحُكم إنْ وجد المعنى وجد الحُكم . قاله الصيرفى وأبو زيد من الحنفية وحكاه سليم الرازى فى « التقريب » عن بعض الفُقَهاء ، واختاره صاحب « المحصول » (٢) وصاحب « المنهاج » (٣) وقيل : إنها الموجبة للحُكم على معنى أن الشارع جعلها موجبة لذاتها ، وبه قال الغزالى (٤) ، وسليم الرازى .

ثم للعِلَّة أسماء تختلف باختلاف الاصطلاحات ، فيقال لها : السبب والأمارة ، والداعى ، والمستدعى ، والباعث ، والحامل ، والمناط ، والدليل ، والمقتضى ، والموجب ، والمؤثّر ، وذهب المحققون إلى أنه لابُدَّ من دليل على صِحَتها ؛ لأنها شرعية كالحُكُم . ومنهم من قال : إنها تحتاج إلى دليلين يعلم بأحدهما أنها علَّة ، وبالآخر أنها صَحيحة .

## شروط العِلَّة

## ولها شروط أربعة وعشرون:

الأول: أن تكون مُؤَثِّرة في الحُكْم بأن يغلب على ظن المجتهد أن الحُكم حاصل عند ثُبوتها (٥) لأجلها دون شيء سواها.

الثاني : أن يكون وصفًا ضابطًا (٦) ، بأن يكون تأثيرها لحِكْمة

<sup>=</sup> انظر : «المصباح المنير » (١/ ٤٢٦) ، « البحر المحيط » (٥/ ١١١) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٢٠٥) ، «المستصفى » (٣٤١/٢) ، «حجية القياس » ص ٨٠ .

<sup>(</sup>۱) انظر : «إرشاد الفحول» (۲/ ۲۰۵ – ۲۰۳) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «المحصول» للرازي (٢/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) انظر : «منهاج البيضاوى بشرح الأسنوى » (٣/ ٥٢) ، وبشرح البدخشى (٣/ ٥٠) .

<sup>(</sup>٤) انظر : هذا التعريف في « المستصفى » (٢/ ٢٣٠) .

<sup>(</sup>٥) كالصُّغر في ثبوت الولاية على الصغير ، والإسْكَار في تحريم الخمر .

انظر: «المصفى» ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٦) أى يكون الوصف منضبطًا لا يختلف ولا يضطرب باختلاف الأفراد أو اختلاف صفاتهم ، وذلك كالسفر جعله الشارع عِلَّة لقصر الصلاة ، فيستوى فيه الأفراد على اختلاف أحوالهم وأموالهم ، أما المشقة مثلًا فلا يصح أن تكون هي العلة في الحُكم ؛ لأنها تختلف باختلاف الأشخاص ، والحالات . انظر : " المصفى في الأصول » (٥/ ٣٥٥) ، " البحر المحيط » (٥/ ١٣٣) .

مقصودة للشارع ، لا لحكمة مجردة لخفائها ، فلا يظهر إلحاق غيرها بها .

الشالث: أن تكون ظاهرة جَلِيَّة ، لا أخفى (١) منه ، ولا مساوية له .

الرابع : أن تكون سالمة بحيث لا يَرُدُّها نَصِّ ولا إجماع .

الخامس: أن لا يُعارضها من العِلَل ما هو أقوى منها .

السادس: أن تكون مُطَّردة ، أى كُلما وُجدت وُجد الحُكم لتسلم من النقض والكسر فإن عارضها نقض أو كسر بطلت .

السابع: أن لا تكون عدمًا فى الحُكم الثبوتى ، أى لا يُعلَّل الحُكم الوجودى بالوصف العدمى قاله جماعة ، وذهب الأكثرون إلى جوازه .

الثامن : أن لا تكون العِلَّة المتعدِّية هي المحلِّ أو جزء منه ؛ لأن ذلك يمنع من تعديتها .

التاسع : أن ينتفى الحُكُم بانتفاء العِلَّة ، والمراد انتفاء العلم أو الظن به ، إذ لا يلزم من عدم الدليل عدم المدلول .

العاشر: أن تكون أوصافها مُسَلِّمة أو مدلولاً عليها .

الحادى عشر: أن يكون الأصل المقيس عليه مُعَلَّلًا بالعِلَّة التي يُعَلَّق عليها الحُكُم في الفرع بنَصُّ أو إجماع.

الثانى عشر : أن لا تكون مُوجبة للفرع حُكْمًا ، وللأصل حُكْمًا آخر غيره .

الثالث عشر: أن لا توجب ضِدَّين.

الرابع عشر : أن لا يتأخَّر ثُبوتها عن ثُبوت حُكم الأصل ؛ خلافًا لقوم .

الخامس عشر: أن يكون الوصف مُعيَّنًا.

 <sup>(</sup>١) قال الزركشي في " البحر المحيط » (٥/ ١٣٤) : قد فسَّروا الحَفاء بما لا يمكن الاطلاع عليه بنفسه ، ومثلوه بالرضا في العقود ، والعمدية في القِصاص ، وعنوا بذلك أنه لا يُطَّلع عليه بنفسه ، ويمكن أن يُوقَف عليه باعتبار ما يدلُّ عليه .

السادس عشر: أن يكون طريق إثباتها شرعيًا .

السابع عشر: أن لا يكون وصفًا مُقَدَّرًا (١) ، قال الهندى: ذهب الأكثرون إلى أنه لا يجوز التعليل بالصفات المُقَدَّرة ، خلافًا للأقلِّين من المتأخِّرين .

الثامن عشر: إن كانت مُسْتَنْبَطة ، فالشرط أن لا ترجع على الأصل (٢) بإبطاله ، أو إبطال بعضه ؛ لئلاً يُفْضى إلى ترك الراجح إلى المرجوح .

بإبطاله ، أو إبطال بعضه ؛ لئلاً يُفضى إلى ترك الراجح إلى المرجوح . التاسع عشر : إن كانت مُسْتَنْبَطَة ، فالشرط أن لا يُعارض بمعارض (٣) مناف موجود في الأصل .

العشرون : إن كانت مُستَنْبَطة ، فالشرط أن لا يتضمَّن زيادة على النَّصِّ أي حُكْمًا غير ما أثبته النصُّ (٤) .

<sup>(</sup>۱) قوله: (وصفا مُقَدِّرًا): أى غير حقيقى ، بكونه مفروضًا لا حقيقة له كتعليل جواز التصرُّف بالبيع ونحوه بالملك باعتبار أن الملْك عند الفقهاء هو معنى شرعى مقدر فى المحلِّ أثره إطلاق التصرُّفات. انظر: «القواعد» للعز بن عبدالسلام (۲/ ۱۱۲) ، «شرح الكوكب» (٥/ ٩١) ، «جمع الجوامع بحاشية العطار» (٢/ ٢٩٥) .

<sup>(</sup>٢) المراد بالأصل هنآ: حُكم المحلِّ المُشَّبه به ، ومثاله القياس على قوله: الطعام بالطعام مِثلاً بِمثل ، فإن قوله «مِثلاً بِمثل ويقتضى جَرَيان الرِّبا فى قليله وكثيره لعُموم النص ، فإذا علَّله بعض الفُقَهاء كالحنفية بالكيل أدى ذلك إلى خروج القليل الذى لا يُكال من حُكم النص ، فلا يجرى فيه حكم الربا ، مع أن الحديث يشمله ، فالتعليل بالكيل إذًا يكون باطلاً ؛ لأنه عاد على أصل النص الذى استنبطت منه العِلَّة بالإبطال .

أنظر: "المحلى على جمع الجوامع " (٢/ ٢٤٨) ، "العطار على جمع الجوامع " (٢/ ٢٩٦) ، "أصول السرخسى " (٢/ ٢٦٨) ، "أرشاد الفحول " (١٢٨/٢) ، "أرشاد الفحول " (١٢٩/٢) ، " شرح الكوكب " (١٢/ ٨١) .

<sup>(</sup>٣) بمعنى أن لا تكون مُعَارضة بمعارض مناف موجودٍ فى الأصل صالح للعلّية غير موجودٍ فى الأصل صالح للعلّية غير موجودٍ فى الفرع مثال ذلك : أن يقول الحنفى فى صوم الفرْضِ : هو صوم معين فلا يشترط فيه تقديم النيّة قبل الزوال كالتّفل ، فيقال له : بل هو صوم فرْض ، فيحتاط فيه ، ولا يبنى على السهولة . « شرح الكوكب » (٤/ ٤٠٩) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٢٠٩) .

<sup>(</sup>٤) مثَّلَ له في « شرح الكوكب » (٤/ ٨٦) بقوله صلَّى الله عليه وسلم : « لا تبيعوا الطَّعَام بالطعام إلاَّ يدًا بيد ، سواء بسواء » فَتُعَلِّلُ الحُرْمةُ بأنه ربًا فيما يُوزن كالنقدين ، فيلزمُ التقابضُ مع أن النصَّ لم يتعرَّض له ، وقال الآمدي في «أحكامه» (٣/ ٢٦٦) : لا يشترط ذلك إلا أن تكون الزيادة منافية للنصُّ » ، وانظر : « البحر المحيط » (٥/ ١٥٤) .

الحادى والعشرون : أن لا تكون مُعارضة لعِلَّة أُخرى تقتضى نقيض حُكمها .

الثانى والعشرون : إذا كان الأصل فيه شرط فلا يجوز أن تكون العِلَّة موجبة لإزالة ذلك الشرط (١) .

الثالث والعشرون: أن لا يكون الدليل الدالُّ عليها [متناولاً لحكم الفرع] (٢) لا بعمومه ولا بخصوصه للاستغناء حينئذ عن القياس (٣).

الرابع والعشرون: أن لا تكون مُؤَيِّدة لقياسِ أصل منصوص عليه بالإثبات على أصل منصوص عليه بالنفى (٤) ، فهذه شروط العِلّة وقد ذُكِرت لها شروط غير مُعتبرة على الأصح ، ذكرها في « الإرشاد » (٥) .

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) ومثَّلُوا له: بقياس بعضهم جواز نكاح الأَمَةِ على نكاح الحرة لوصف يجمع بينهما وهو الحل لقوله تعالى : ﴿ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ ( النساء : ٣ ) ويفسد ذلك القياس أن الله قيد نكاح الأَمَةِ بشرطين : أحدهما : عدم الطّؤلِ بمعنى عدم السعة في المال ، والثانى : خوف العنّت (وهو خشية الوقوع في الزنا) ، فهذا القياس يعود على هذين الشرطين بالإبطال . انظر : تفصيل ذلك في « البحر المحيط » (٥/ ١٥٥) ، وتفصيل المسألة فقهيًّا في « تفسير القرطبي » تفصيل (١٣٧/٥) ، «أحكام القرآن» للكيا الهراسي (١٨/ ٤١٨) ، «شرح السُّنة» (٥/ ٣٢٣) .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين فيه سقط من نسخة الأصل أثبتناه من نسخة الجوائب .

<sup>(</sup>٣) مثل له الكيا الهراسى بقياس القتل عمدًا على القتل خطأ فى إيجاب الكفارة ، قياس المُخصَر على المتمتع فى إيجاب الصوم بدلاً عن الهَذى عند العَدَم ، وسبب المنع فى ذلك أن كل حادثة منصوصٌ عليها . انظر : « البحر المحيط » (٥/١٥٥) .

<sup>(</sup>٤) مثّل له في ( البحر المحيط » (٥/ ١٥٥) : بقياس المساقاة على المزارعة ، والدعوى في الدم مع اللوث (أى الشُّبُهة) على الدعوى في الأموال في البداءة فيهما بيمين المدعَى عليه ولخُصه الشافعي بقوله : لا يُقَاسُ أصلٌ على أصل .

<sup>(</sup>٥) انظر : تفصيل هذه الشروط فى : « البحر المحيط » (١٣٢/٥ – ١٥٦) ، « شرح الكوكب المنير » (٤/ ٧٩ – ١٠٢) ، « أحكام الآمدى » (٣/ ٢٢٣) وما بعدها « الإبهاج » (٧/ ٦٤) ، «إرشاد الفحول » (٢/ ٢٠٩) .

رَفَّحُ عِس (ارَجَمِ إِلَى الْفَخِشَ يَ (اُسِلِير) (الْفِرَدُ (الْفِرُودُ كُرِسَ www.moswarat.com

# الفصل الرابع في الكلام على مسالك العِلَّة

### تعريف مسلك العِلَّة

وهى طُرُقها الدالَّة عليها ، ولما كان لا يُكتفى فى القياس بمجرد وجود الجامع فى الأصل والفرع ، بل لابُدَّ فى اعتباره من دليل يدلُّ عليه ، والأدلَّة عند الجمهور إما النصُّ ، أو الإجماع ، أو الاستنباط ، وقد أضاف القاضى عبد الوهاب إليها العقل ، احتاجوا إلى بيان مسالكها ، واختلفوا فى عددها فقال الرازى فى « المحصول » (١) هى عشرة قال : وأمور أُخر اعتبرها قوم ، وهى عندنا ضعيفة انتهى . ونذكر منها ههنا أحد عشر مَسْلكًا .

#### مسالك العِلَّة

المسلك الأول: الإجماع: وهو نوعان: على عِلَّة معينة؛ كتعليل ولاية المال بالصِّغَر، وعلى أصل التعليل، وإن اختلفوا في عَين العِلَّة كإجماع السلف على أن الرِّبا في الأصناف الأربعة مُعَلَّلٌ، واختلفوا في العِلَّة ماذا هي، ولا يُشترط فيه أن يكون قطعيًّا بل يُكتفى فيه بالإجماع الظني.

المسلك الثانى: النص على العِلَّة: أى ما كان دلالته عليها ظاهرة قاطعة كانت أو محتملة، والقاطع ما يكون صريحًا كقوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَهِ مِلْ ﴾ (٢)، وغير القاطع ثلاثة: اللام،

<sup>(</sup>١) انظر : «المحصول» (٢/ ق ٢/ ١٩١) وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآية : ٣٢ .

وإن ، والباء كقوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجَنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ ﴾ (١) وقوله صلى الله عليه وسلم : ﴿ إنها من الْطُوَّافِينَ ﴾ (٢) وقوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوُا ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ (٣) .

والأخذ بالعِلَّة المنصوصة من باب القياس عند الجمهور ، ومن العمل بالنصِّ عند النافين له والخلاف على هذا لفظى ، وعند ذلك يهونُ الحَطْب ويَصْغُر ما استعظم من الخلاف فى هذه المسألة .

والتعليل قد يكون مستفادًا من حرف من حروفه وهى : كى ، واللام ، وإذن ، ومن ، والباء ، والفاء ، وإن ، ونحو ذلك ، ومن اسم من أسمائه وهى لعِلَّة كذا ، لموجب كذا ، لسبب كذا ، لمؤثر كذا ، لأجل كذا لمقتضى كذا ، ونحو ذلك ، ومن فعل من الأفعال الدالَّة على ذلك كقوله : عُللَّت بكذا ، وشبَّهت بكذا .

ومن السِّيَاقِ ، فإنه قد يدلُّ على العِلَّة ، والنصُّ على العِلَّةِ صريح ، وظاهر ، والصريح : أعلاه أن يقول : لعِلَّة كذا ، أو لسَبَب كذا أو نحو ذلك ، ثم لأجل كذا أو من أجل كذا ، ثم كى يكون كذا جعله الجوينى في « البرهان » (٤) من الصريح ، وخالفه الرازى (٥) ، ثم أذن

سورة الذاريات ، الآية : ٥٦ .

<sup>(</sup>۲) صحیح: وهو قوله صلَّى الله علیه وسلم فی الهِرَّة حین شربت من وَضُوءِ النبی ﷺ رواه مالك كتاب الطهارة ، والترمذی (۹۲) ، وأبو داود (۷۰) ، والشافعی فی مسنده (۱۰) ، والبغوی فی «شرح السُّنة» (۲۸۶) ، وصحَّحه وكذا الترمذی .

<sup>•</sup> قال البغوى : قولهُ الطَّوَّافِين : معناه تشبيهها بالمماليك وبخدم البيت الذين يطوفون للخدمة ، وقيل : شبَّهها بمن يطوف للحاجة والمسألة ، ويريدُ أن الأجر في مواساتها كالأجر في مواساة من يطوف للحاجة والمسألة . إنظر : « شرح السُّنة » (١/ ٣٦٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية : ٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر : «البرهان في أصول الفقه» للجويني (٢/ ٥٢٩) .

<sup>(</sup>٥) انظر : «المحصول» (٢/ ق ١٩٣/٢) ، ولم أجد فيه هذه المخالفة التي أشار إليها المصنّف ، وظاهر كلامه يوافق فيه كلام الجويني .

وجعله الجويني في « البرهان » من الظاهر ثم ذكر المفعول له نحو ضربته تأديبًا ، والظاهر : أعلاه اللام ، ثم أن المفتوحة المخففة ثم إن المكسورة الساكنة ، ثم إن المشددة كذا عَدُّوها من هذا القسم ، إلا أنه قد أجمع النُّحَاةُ على أنها للتحقيق والتأكيد ، ولا تَردُ للتعليل ثم الباء ، وقيل هي للمقابلة نحو : هذا بذاك ، ثم الفاء إذا علق بها الحُكم على الوصف ، ثم لعل على رأى نُحَاةِ الكوفة ثم إذ ثم حتى [ ولا يخفي ] (١) عد هذه الثلاثة المتأخرة من دلائل التعليل ضعف ظاهر وقد عَدَّ منها صاحب «التنقيح » (٢) « لا جَرَمَ » نحو : ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّ لَكُمُ النَّارَ ﴾ (٣) وَعَدَّ الجويني منها الواو ، وفي أيضًا جميع أدوات الشرط ، والجزاء ، وَعدَّ الجويني منها الواو ، وفي هذا من الضعف ما لا يخفي على عارف بمعاني اللغة العربية .

#### أنواع الإيماء والتنبيه

المسلك الثالث : الإيماء والتنبيه وهو أنواع :

الأول : تعليق الحُكم على العِلَّة بالفاء (٤) .

الثانى: أن يذكر الشارع مع الحُكم وصْفًا لو لم يكن عِلَّة لعَرَى عن الفائدة (٥) .

الثالث : أن يُفرق بين حُكمين لوصف نحو : « للرَّاجلِ سَهُم ، وللفَارسِ سَهْمَانِ » (٦) .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من نسخة الجوائب .

 <sup>(</sup>۲) انظر : كلامه في إلتلقيح شرح التنقيح النجم الدين الدركاني ص ٣٥٣ – ٣٥٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ، الآية : ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) وذلك كقولُه تعالى : ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ ﴾ (المائدة : ٦ ) .

<sup>(</sup>٥) وذلك كقوله للأعرابى الذى واقع أهله فى رمضان : «أعتق رقبة » رواه البخارى ، فإنه يدلُّ على أن الوقاع عِلَّة للإعتاق ، والسؤال مقدر فى الجواب ، كأنه قال : إذا واقعت فكفَّر كذا فى «الإرشاد» (٢/ ٦٢٠) .

<sup>(</sup>٦) الحديث بهذا اللفظ رواه أبو داود كتاب الجهاد (٢٧٣٦) ، وأحمد (٣/ ٤٢٠) ، والدارقطني (٢/ ١٣١) ، والحاكم (٢/ ١٣١) ، وصحّحه ، وتكلّم في سنده الدارقطني ، =

الرابع: أن يُذكر عقب الكلام أو في سياقه شيئًا لو لم يُعَلَّل به الحُكم المذكور لم ينتظم الكلام ، نحو: ﴿ وَذَرُوا البَيعَ ﴾ (١) ؛ لأن البيع لا يُمنع منه مُطْلقًا .

الخامس : ربط الحُكُم باسم مُشْتَقٌ فإن تعليق الحُكم به مُشْعِرٌ بالعِلّية نحو أكرم زيدًا العالم .

السادس: ترتب الحُكم على الوصف بصيغة الشرط والجزاء نحو: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ رَغْرَجًا ﴾ (٢) أي لأجل تقواه.

السابع : تعليل عدم الحُكم بوجود المانع منه نحو قوله تعالى : ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوَّا فِي الْأَرْضِ ﴾ (٣) .

الثامن : إنكاره سبحانه على من زعم أنه لم يخلق الحلق لفائدة ولا لحِكْمة بقوله : ﴿ أَفَحَسِبَتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا ﴾ (١) وقوله : ﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنْسَنُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴾ (٥) .

التاسع: إنكاره سبحانه أن يُسوى بين المختلفين ، ويُفرق بين المتعاثلين ، فالأول كقوله: ﴿ أَنَجَعَلُ النَّيْلِينَ كَالْمُجْمِينَ ﴾ (٢) ، والثانى كقوله: ﴿ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُعُمُ أَوْلِياً ثُمْ بَعْضُ ﴾ (٧) ، وقد اخْتُلف فى الشراط مناسبة الوصف المُومِئ إليه للحُكم فى الأنواع السابقة فاشترطه الجوينى ، والغزالى ، وذهب الأكثرون إلى عدم اشتراطه ، وذهب قوم

<sup>=</sup> والشافعي فيما نقله عنه البيهقي في السُّنن (٦/ ٣٢٥) ، وضعَّفه ابن حجر في « الفتح » (٦/ ٨٠) والحديث بهذا اللفظ من رواية مجمَّع بن جارية ، وقد تكلَّموا فيه لمعارضته لحديث الصحيحين ( البخارى كتاب الجهاد : ٢٨٦٣) ، ومسلم (٧٥/ ١٧٦٢) ، عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ : « جَعَل لِلْفَرس سَهْمَين ولصاحبه سهمًا » .

 <sup>(</sup>١) سورة الجمعة ، الآية : ٩ . (٢) سورة الطلاق ، الآية : ٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى ، الآية : ٢٧ .(٤) سورة المؤمنون ، الآية : ١١٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة القيامة ، الآية : ٣٦ . (٦) سورة القلم ، الآية : ٣٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة ، الآية : ٧١ .

إلى التفصيل ، فقالوا إنْ فُهم التعليل من المناسبة كما فى قوله : « لا يقضى القاضى وهو غضبان » (١) اشترط (٢) ، وأما غيره فلا يُشترط ، واختاره ابن الحاجب (٣) .

المسلك الرابع: الاستدلال على عِلْيَة الحُكْم بفعل النبى صلى الله عليه وآله وسلم: كأن يُسجد للسهو، فيعلم أن ذلك السجود إنما كان لسهو قد وقع منه، وقد يكون ذلك الفعل من غيره بأمره كَرَجْم مَاعِز، وهكذا الترك له حُكْم الفعل كتركه للطيب والصيد وما يجتنبه المحرم، فإن ذلك لأجل الإحرام.

### الكلام على الشِّبْر والتقسيم

المسلك الخامس: السَّبْرُ والتقسيم: وهو فى اللَّغة: الاختبار (٤)، وفى الاصطلاح: هو قسمان: أن يدور بين النفى والإثبات، وهذا هو المنحصر، والثانى: أن لا يكون كذلك وهو المنتشر، وفى الأول:

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الأحكام (۷۱۵۸) ، ومسلم كتاب الأقضية (۱۷۱۷/۱۲) عن أبي بكرة ظُلِيُّهُ .

<sup>(</sup>٢) قاس الإمام الشافعى على ذِكْر الغضب فى هذا الحديث كل حال يحصل بسببها عدم سكون الطبيعة ، واجتماع العقل كالمرض ، أو الجوع ، أو النُّعاس ، أو الملالة ، فينبغى فى كل ذلك ونحوه أن يمتنع عن القضاء . انظر : «شرح السُّنة» (٧٤/٦).

<sup>(</sup>٣) جمهور العلماء على عدم اشتراط الوصف المومئ إليه ، واستدلُوا لعدم الاشتراط أنه لو اشتُرط لم يُفهم التعليلُ من ترتيب الحكم على وصف غير مناسب كـ «أهِنِ العالم ، وأكرم الجاهلَ » انظر: «شرح الكوكب» (٤/ ١٤١) ، «البرهان» (٢/ ٥٧٠) ، «شفاء العليل » للغزالى ص ٤٧ «المحصول» (٢/ ٢٣٦) ، «أسلام العضد على ابن الحاجب» (٢/ ٢٣٦) ، «أحكام الأمدى» (٣/ ٢٨٦) ، «البحر المحيط» (٥/ ٣٠٠) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٢٣) ، «الإبهاج» (٣/ ٥٥) ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢٩٨) ، «المستصفى» (٢/ ٢٩٦) ، «الوصول» (٢/ ٣١٣) .

<sup>(</sup>٤) ومنه المَيْل أو (المِسْبَار) الذي يختبر به عُمْق الجُرْح ، ولقد أطلق عليه المنطقيون اسم (القياس الشرطى المنفصل) ، وقد سُمى بتسميته الأولى ؛ لأن الناظر فى العِلَّة يقسم الصفات ويختبر كل واحد منها ، وهل يكون صالحًا للعِلَّيَّة أم لا؟ انظر : «مختار الصحاح» ص ٢٨٣، سَبَرَ ، «المصباح المنير» (١/٣٢٧) ، «القاموس» (٢/ ٢٠٩) ، «البحر المحيط» (٥/ ٢٢٢) .

حصر الأوصاف التي يمكن التعليل بها للمقيس عليه ثم اختبارها في المقيس وإبطال ما لا يصح منها بدليله ، وذلك الإبطال إما بكونه ملغيًا ، أو وصفًا طرديًا ، أو يكون فيه نقص ، أو كسر ، أو خفاء ، أو اضطراب ، فيتعين الباقي للعِلِّية ، وقد يكون في القطعيات وفي الظنيات ، ويُشترط في صحَّة هذا المسلك أن يكون الحُكم في الأصل مُعَلَّلًا بمناسب خلافًا للغزالي (۱) ، وأن يقع الاتفاق على أن العِلَّة لا تركيب فيها كما في مسألة الربا ، وأن يكون حاصرًا لجميع الأوصاف ، وذلك بأن يوافقه الخصم على انحصارها في ذلك ، أو يعجز عن إظهار وَصف زائد وإلا فيكفي المستدل أن يقول بحثت عن الأوصاف فلم أجد سوى ما ذكرته ، ونازع فيه بعضهم .

قال الأصفهاني: قول المُعلَّل في جواب طلب الحصر بحثت وسبرت فلم أجد غير هذا فاسدٌ ، لأن سبره لا يصلح دليلاً ، وجهله لا يوجب على الخصم أمرًا . واختار ابن برهان التفصيل بين المجتهد وغيره ، وأما المنتشر ؛ وذلك بأن لا يدور بين النفي والإثبات ، أو دار لكن كان الدليل على نَفْي عليه ماعدا الوصف المعين فيه ظنيًا ، وفيه مذاهب: الأول : أنه ليس بحُجَّة مُطلقًا . الثاني : أنه حُجَّة في العمليات فقط ، واختاره الجُويني (٢) وابن برهان وابن السمعاني . قال الصفي الهندي : هو الصحيح . الثالث : أنه حُجَّة للناظر دون المناظر ، واختاره الآمدي (٣) وحكى ابن العربي أنه دليل قطعي وعزاه إلى الشافعية وقال : هو وحكى ابن العربي أنه دليل قطعي وعزاه إلى الشافعية وقال : هو الصحيح ، فقد نطق به القرآن ضِمْنًا وتصريحًا في مواطن كثيرة فمن الضَمْن : قوله تعالى : ﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَالْاَعْكِمْ ﴾ إلى قوله : الضَمْن : قوله تعالى : ﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَالِهُ مَا فِي الْمَانِيَةَ أَزُونَجٌ ﴾ إلى قوله :

<sup>(</sup>۱) انظر: «المستصفى» (۲/ ۲۹٥). (۲) انظر: «البرهان» (۲/ ٥٣٤).

 <sup>(</sup>٣) انظر : «أحكام الآمدى» (٣/ ٢٩١) . (٤) سورة الأنعام ، الآية : ١٣٩ .

قوله: ﴿ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (١) وقد أنكر بعض أهل الأصول أن يكون السبر والتقسيم مسلكًا (٢).

#### الكلام على المناسبة

المسلك السادس المناسبة: ويُعَبِّر عنها بالإخالة (٣) وبالمصلحة وبالاستدلال [ برعاية ] (٤) المقاصد، ويُسَمَّى استخراجها تخريج المناط وهي عُمدة كتاب القياس، ومحلُّ غموضه ووضوحه، والمناسبة في اللَّغة الملائمة والمناسب (٥) الملائم.

وقد اختلف فى تعريفها فقيل: إنها الملائم لأفعال العُقلاء فى العادات أى: ما يكون بحيث يقصد العُقلاء تحصيله على مجارى العادة بتحصيل مقصود مخصوص، وقيل: إنها ما تجلب للإنسان نَفْعًا أو تدفع عنه ضرًا، وقيل هى: ما لو عُرضَ على العقول تَلَقَّتُهُ بالقَبُول، قال الغزالى: والحق أنه يمكن إثباته على الجاحد بتبيين معنى المناسبة على وجه مضبوط، فإذا أبداه المعلل فلا يلتفت إلى جَحْده. انتهى (٢)، وهو الصحيح، فإنه لا يلزم المستدل إلا ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ، الآيتان : ١٤٣ ، ١٤٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر هذا المسلك بتمامه في : «البحر المحيط» (٥/ ٢٢٢ – ٢٣٠) ، «المحصول» (٢/ ٢٩٩/٢) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٢٩٥ ، «البرهان» (٢/ ٥٣٤) ، «المستصفى» (٢/ ٢٩٥) ، «شرح الكوكب» (٤/ ١٤٢) ، «الإبهاج» (٣/ ٧٧) ، «نهاية السول» (٣/ ٩٥) ، «شرح البدخشي» (٣/ ٩٥) ، «تشنيف المسامع» (٢/ ٧٧) .

<sup>(</sup>٣) **الإخالة**: سُمَّيت بذلك ؛ لأنه بالنظّر إليه [أى الوصف] يخال بمعنى يظنُ أنه علة الوصف للحكم. انظر: «تشنيف المسامع» (٢/ ٨٢) ، «نهاية السول» (٦٨/٣) .

 <sup>(</sup>٤) فى الأصل كانت [براعية] والتصحيح من نسخة الجوائب . انظر : «إرشاد الفحول»
 (٢/ ٦٢٥) .

<sup>(</sup>٥) المُناسب: المُقَارِبُ: وبينهما (مُنَاسبةً) وهو (يناسب) هذا أي يُقاربه شبهًا. ويلاثِمه. انظر: «المصباح المنير» (٢٠٢/٢) ، «القاموس» (٣٦٠/٤) .

<sup>(</sup>٦) انظر : كلام الغزالي في المناسبة في «المستصفى» (٢/ ٢٩٧) .

والمناسب قسمان : حقيقي وإقناعي ، والحقيقي ينقسم إلى ما هو واقع في مَحَلِّ الضرورة ، ومحلِّ الحاجة ومحلِّ التحسين .

#### المناسب الضروري

الأول الضرورى: وهو المتضمّن لجِفْظ مقصود من المقاصد الخمس: أحدها: حِفْظ النفس بشرعية القصاص فإنه لولا ذلك لتهارج (۱) الحَلْق واختلّ نظام المصالح. ثانيها: حِفْظ المال بأمرين إيجاب الضّمان على المتعدّى، والقطع بالسرقة. ثالثها: حفظ النسل بتحريم الزنا وإيجاب العقوبة عليه بالحدّ. رابعها: حفظ الدين بشرعية القتل بالرِّدَّة، والقتال للكُفَّار. خامسها: حفظ العقل بشرعية الحَدِّ على شُرْب المسكر، فإن العقل هو قَوَامُ كل فِعْل تتعلَّق به مصلحة، فاختلاله يُؤدِّى إلى مفاسد عظيمة، وزاد بعض المُتَأخِّرين شرطًا سادسًا: وهو حِفْظ الأعراض، فإن عادة العُقلاء بَذْل نفوسهم وأموالهم دون أعراضهم. وقد شرع في الجناية عليه بالقَذْف الحَدّ، ويلتحق بالخمسة أعراضهم. وقد شرع في الجناية عليه بالقَذْف الحَدّ، ويلتحق بالخمسة وتحريم المندورة مكمل الضرورى كتحريم قليل المُسكر ووجوب الحَدّ فيه، وتحريم البدعة والمبالغة في عقوبة المبتدع الداعي إليها، والمبالغة في حفظ النسب بتحريم النظر واللمس والتعزير على ذلك.

#### المناسب الحاجي

الثانى الحاجى: وهو ما يقع فى مَحَلُ الحاجة لا مَحَلُ الضرورة كالإجازة، والمساقاة (٢)، والقراض (٣)، والمناسبة قد تكون جَلِيَّة فتنتهى

 <sup>(</sup>١) هَرَجَ الناسُ يَهْرِجُون : إذا وقعُوا في فتنة ، واختِلاطِ ، وقتْل . انظر : «القاموس»
 (٤٩٨/٤) .

<sup>(</sup>٢) المساقاة: دفع الشجر إلى من يصلحه بجزء من ثمره ، وقيل : عقد على عمل ما يلزم لمؤنة النبات من غلّته ، لا بلفظ بيع أو إجارة أو جُعْل .

انظر : ﴿ أَنْيُسَ الفَقَهَاءَ ﴾ ص ٢٧٥ ، ﴿ شُرِح حَدُودُ ابنَ عَرَفَةً ﴾ ص ٥٠٨ .

<sup>(</sup>٣) القراض : المضاربة في الأرض . انظر : «معجم المصطلحات» (٣/ ٧٨) .

إلى القطع كالضروريات ، وقد تكون خفية كالمعانى المستنبطة لا لدليل إلا مجرد احتمال اعتبار الشرع لها ويختلف تأثيرها بالنّسبة إلى الجلاء والخَفَاء .

#### التحسيني

الثالث التحسينى: وهو ما يكون غير مَعارِض للقواعد كتحريم القاذورات ، فإن نفرة الطباع عنها لقذارتها معنى يُناسب حُرْمة تناولها حَثًا على مكارم الأخلاق ، كما قال تعالى: ﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثَ ﴾ (١) ، ثم المناسبة تنقسم باعتبار شهادة الشرع لها بالملائمة والتأثير وعدمها إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ما عُلم اعتبار الشرع له ، والمراد بالعلم: الرُّجحان ، وبالاعتبار: إيراد الحُكُم على وِفْقِه ، لا التنصيص عليه ، ولا الإيماء إليه ، وإلا لم تكن العِلَّة مستفادة من المناسبة وهو المراد بقوله: شهد له أصل معين ، وذكر الغزالي في «شفاء العليل » (٢) له أربعة أحوال فَصَّلها في الإرشاد (٣). الثاني: ما عُلم إلغاء الشرع له (٤). الثالث: ما لا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ، الآية : ١٥٧ . (٢) انظر : «شفاء العليل» ص ١٩٦ .

<sup>(</sup>٣) وهي إما أن يعتبر نوعه في نوعه كفياس القتل بالمثقل على القتل بالجارح في وجوب القصاص ، بجامع كونه قتلاً عمدًا عدوانًا . الثاني : أن يعتبر نوعه في جنسه وهو المقارنة بين المثلين بحسب اختلاف المحلَّين : كتقديم الإخوة الأشقاء على الإخوة من الأب في ولاية النكاح على تقديمهم عليهم في الإرث والصلاة . الثالث : أن يُعتبر جنسه في نوعه ، كفياس إسقاط القضاء عن الحائض ، على إسقاط قضاء الركعتين الساقطتين عن المسافر بتعليل المشقة ، فالمشقة جنس ، وإسقاط القضاء للصلاة نوع واحد يُستعمل على صنفين . الرابع : اعتبار جنس الوصف في جنس الحُكُم ، وذلك كتعليل كون حَد الشارب للخمر ثمانين بأنه مظنة القذف ، لكونه مظنة الافتراء » . اه . باختصار وبتصرف من «إرشاد الفحول» (٢/ ١٣٦ - ١٣٢) ، «البحر المحبط» (٢/ ٢١٤) .

<sup>(</sup>٤) مثل له العُلَماء كإيجاب الصوم ابتداء فى كفَّارة خليفة أو مَلِك واقَعَ فى رمضان ؛ لأن القصد منها الانزجار ، وهو لا ينزجر بالعتق ، فهذا وإن كان قياسًا لكن الشرع ألغاه ، حيث أوجب الكفَّارة مرتبة من غير تفصيل بين حال المكلفين ، والقول به مخالف للنصَّ فيكون باطلًا .

انظر: « البحر المحيط » (٥/ ٢١٥) ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٦٣٢) . « نهاية السول » (٣/ ٧٧) . « الإبهاج » (٣/ ٦٣) ، « شرح الكوكب المنير » (٤/ ١٨٠) .

يعلم اعتباره ولا الغاؤه وهو المُسَمَّى بالمصالح المرسلة ، وسنذكر لها بحثًا مستقلًا .

#### أصناف المناسب

ثم المناسب أصناف : الأول : المؤثّر وهو أن يدُلَّ النص ، والإجماع على كونه عِلّة تدُلُّ على تأثير عين الوصف في عين الحُكم أو نوعه (١) في نوعه .

الثانى: الملائم: وهو أن يعتبر الشارع عينه فى عين الحُكم بترتُب الحُكم على وفق الوصف ، لا بنصِّ ولا إجماع .

الثالث: الغريب وهو أن يعتبر عينه في عين الحُكم بترتُّب الحُكم على وفق الوصف فقط كالإسكار في تحريم الخمر.

الرابع : المرسل غير الملائم واتفقوا على رَدُه .

الخامس : الغريب غير الملائم وهو مردود (٢) بالاتفاق .

## انخرام المناسبة بالمعارضة

واختلفوا هل تنخرم المناسبة بالمعارضة التي تدُلُّ على وجود مفسدة أو فوات مصلحة تساوى المصلحة أو تَرْجُحُ عليها على قولين :

الأول : أنها تَنْخرم ، وإليه ذهب الأكثرون ، واختاره الصيدلاني وابن الحاجب .

الثانى: أنها لا تنخرم ، واختاره الفخر الرازى فى « المحصول » ، والبيضاوى فى « المنهاج » وهذا الخلاف إنما هو إذا لم تكن المعارضة دَالَّة على انتفاء المصلحة أما إذا كانت كذلك فهى قادحة (٣) .

 <sup>(</sup>١) وذلك كالصّغر ، وذلك بسبب كونه عِلَّة الولاية على المال .

<sup>(</sup>٢) انظر: هذه الأصناف بالتفصيل في « البحر المحيط » (٢١٦/٥ - ٢١٩) ، « شرح الكوكب المنير » (٤/ ١٧٣ - ١٨١) ، « الإبهاج » (٣/ ٥٦ – ٦٤) ، « المحصول » (٢/ ٢/ ٢٢٠) وما بعدها . (٣) انظر : هذه الآراء التي أشار إليها في : « المحصول » (٢/ ق ٢/ ٢٣٢) ، « الإبهاج شرح منهاج البيضاوي » للسبكي (٣/ ٦٥) ، « جمع الجوامع » (٢/ ٢٨٦) ، « نهاية السول » (٣/ ٨٢) ، « شرح البدخشي » (٣/ ٨٤) .

### الشبه وخجيته

المسلك السابع: الشّبه: ويُسَمّيه بعض الفُقَهاء الاستدلال بالشيء على مِثْله وهو من أهم ما يجب الاعتناء به قال ابن الأنبارى: لست أرى فى مسائل الأصول مسألة أغمض منه، وقد اختلفوا فى تعريفه قال الجوينى: لا يمكن تحديده، وقال غيره: يمكن، فقيل: هو إلحاق فرع بأصل لكثرة أشباهه للأصل فى الأوصاف من غير أن يعتقد أن الأوصاف التى شابه الفرع بها الأصل عليه حُكُم الأصل (١)، واختلف فى الفرق بينه وبين الطرد والحاصل أن الشبهي، والطردى يجتمعان فى عدم الظهور فى المناسب، ويتخالفان فى أن الطردى عُهِدَ من الشارع عدم الالتفات إليه.

واختلفوا في كونه حُجَّة على مذاهب :

الأول : أنه حُجَّة ، وإليه ذهب الأكثرون .

الشانى: أنه ليس بحُجَّة ، وبه قال أكثر الحنفية ، وإليه ذهب من ادعى التحقيق منهم ، وإليه ذهب القاضى أبو بكر ، والأستاذ أبو منصور ، وأبو إسحق الشيرازى والصيرفى ، والطبرى .

الثالث : اعتباره في الأشباه الراجعة إلى الصُّورة .

الرابع: اعتباره في ما غلب على الظَّنِّ أنه مناط الحُكم ، بأن يظن أنه مستلزم لعِلَّة الحُكم ، فمتى كان كذلك صَحَّ القياس سواء كان المشابهة في الصَّورة أو المعنى ، وإليه ذهب الفخر الرازى .

<sup>(1)</sup> وقيل فيه: ﴿ إلحاق فرع مَتَردُد بين أصلين بأكثرهما شبهًا ﴾ ومثّلوا له: بإلحاق العبد بالمال في إيجاب القيمة بقتله خطأ ، بالغة ما بلغت قيمته ولو زادت على دية الحُرِّ ، ومثّل له الحنفية : بقول أبى حنيفة : أن مسح الرأس لا يتكرَّر تشبيهًا له بالمسح على الحف بجامع أنه مسح ، وعرَّفه بعضهم كالغزالي فقال : ما يُوهم المناسبة من غير اطلاع عليها ﴾ انظر : في تعريفه : ﴿ البرهان ﴾ (٢/ ١٥٥ - كالغزالي فقال : ما يُوهم المناسبة من غير اطلاع عليها ﴾ انظر : في تعريفه : ﴿ البرهان ﴾ (٥/ ٥٠ ) ، ﴿ اللّمع ﴾ ص ٥٦ . ﴿ المحصول ﴾ (٧ / ٢/٧) ، ﴿ الأنجم الزاهرات على حَلُ ألفاظ الورقات ﴾ ص ٢٣٢ .

الخامس : إن تَمَسَّك به المجتهد كان حُجَّة في حَقِّة إن حَصُلَت غَلَبة الظن وإلاَّ فلا ، وأما المناظر فيُقبل منه مُطلِقًا ، وهذا اختاره الغزالي في «المستصفى » (١) .

## الكلام على الطرد وحجيته

المسلك الثامن: الطرد: والمراد منه الوصف الذي لم يكن مناسبًا (٢) ، ولا مستلزمًا للمناسب إذا كان الحُكم حاصلاً مع الوصف في جميع الصُّورِ المغايرة لمحلِّ النزاع ، وهذا المراد من الاطُراد والجَريان ، وهو قول كثير من الفُقَهاء ، ومنهم من بالغ فقال مهما رأينا الحُكم حاصلاً مع الوصف في صُورة واحدة يحصل ظن الغَلَبة : وقد اختلفوا في كون الطَّرد حُجَّة ، في صُورة واحدة يحصل ظن الغَلَبة : وقد اختلفوا في كون الطَّرد حُجَّة ، فلاهب بعضهم إلى أنه ليس بحُجَّة مُظلقًا ، وذهب آخرون إلى أنه حُجَّة مطلقًا ، وذهب بعض أهل الأصول إلى التفصيل المذكور في « الإرشاد » (٢) ما المرازى (٤) ، والبيضاوى (٥) أنه حُجَّة . قال الكرخي : هو مقبول جدلاً ، ولا يُسوغ التعويل عليه عملاً ، ولا الفتوى به ، وسمى أبو زيد جدلاً ، ولا يُسوغ التعويل عليه عملاً ، ولا الفتوى به ، وسمى أبو زيد

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه الآراء في قياس الشبه في : «البحر المحيط» (٥/ ٢٣٤) وما بعدها ، «البرهان» (٢/ ٥٦٥) ، «تشنيف المسامع» (٢/ ٩٢) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٥٥١) ، «شرح الكوكب» (٤/ ١٨٧) ، «المستصفى» (٢/ ٣١٠) ، «أحكام الآمدي» (٣/ ٤٢٣) ، «التبصرة» ص ٥٥٨ ، «اللمع» ص ٥٩ ، «التمهيد» للأسنوى ص ٤٧٩ ، «الإبهاج» (٣/ ٧٠) ، «الوصول» (٢/ ٢٧٧) .

<sup>(</sup>۲) وعرَّفه بعضهم فقال: مقارنة الحكم للوصف بلا مناسبة لا بالذات ولا بالتبع ، وعرَّفه القاضى حسين : حمل الفرع على الأصل بغير أوصاف الأصل من غير أن يكون لذلك الوصف تأثير في الحكم كقول الحنفية في مس الذكر : طويل ممشوق ، فلا ينتقض بمسه كالقلم والبوق . انظر : في تفصيل الكلام عليه وحكمه في : «البحر المحيط » (٥/ ٢٤٨) ، «المحصول » (٦/ ٢/ ٢) الطحول » (٣٠ / ٢٩١) ، «الوصول » (٣/ ٢٩١) ، «المنخول » ص ٣٤٧ ، «المستصفى » (٦/ ٣١١) ، «أحكام الآمدى » (٣/ ٣٣٠) ، «قواعد الأصول » للبغدادى ص ١٩١ ، «إرشاد الفحول » (٢/ ٢٣٧) ، «الإبهاج » (٣/ ٧٨) ، «شرح البدخشى » (٣/ ٩٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «الإرشاد» (٢/ ٦٣٧) . ﴿ ٤) انظر : «المحصول» (٢/ ق ٢/ ٣١٠) .

<sup>(</sup>٥) انظر : « الإبهاج شرح المنهاج ، (٣/ ٧٩) ، « شرح البدخشي على المنهاج ، (٣/ ٩٣) .

الذين يجعلون الطَّرَد حُجَّة والاطِّراد دليلًا على صِحَّة العِلِّية حشوية أهل القياس قال: ولا يُعَدُّ هؤلاء من جملة الفُقَهاء .

#### الدوران وحجــُـيتهُ

المسلك التاسع: الدوران (۱): وهو أن يُوجد الحُكُم عند وجود الوصف، ويرتفع بارتفاعه في صُورة واحدة، كالتحريم مع السُّكُر في العصير (۲) ذهب الجمهور إلى أنه يُفيد ظن العِلِّية بشرط عَدَم المزاحم (۳). قال الصفى الهندى: هو المختار، قال الجوينى: ذهب كل من يُعزى إلى الجدّل إلى أنه أقوى ما تثبت به العِلَل، وقال الطبرى: إن هذا المسلك من أقوى المسالك، وذهب بعض أهل الأصول إلى أنه لا يُفيد بمجرده لا قطعًا ولا ظنًا، واختاره أبو منصور، وابن السمعانى، والعزالى، والا مدى، وابن الجاجب (٤)، والفرق بينه وبين الطّرد، أن الطّرد عبارة عن المقارنة في الوجود دون العدم، والدوران عبارة عن المقارنة وجودًا وعدمًا.

<sup>(</sup>١) دوران الشيء تواتر حركته بعضها إثر بعض من غير ثبوت ولا استقرار ودَارَت المسألةُ ، أى كلما تعلَّقت بِمَحلُّ توقَّف ثبوت الحُكم على غيره فينتقل إليه وسمَّاه الآمدى ، وابن الحاجب الطرد والعكس . انظر : «المصباح المنير» (١/ ٢٠٢) ، « شرح الكوكب » (١٩١/٤) .

 <sup>(</sup>٢) أوضح مقصد الأصوليين من هذا التمثيل الرازى في « المحصول » (٢/ ق ٢/ ٢٨٥) بقوله : فإن العصير لمّا كان غير مُسْكِر - في أول أمره - لم يكن حرامًا ، فلما حدث له وصف الإسكار ، حدثت الحرمة ، فلمًا صار خلاً ، وزالت « المسكرية » زالت الحرمة أيضًا .

<sup>(</sup>٣) قوله: بشرط عدم المزاحم ، سببه أن العِلَّة الشرعية لا توجب الحكم بذاتها ، وإنما هى علامة منطوية ، فإذا دار الوصف مع الحكم غَلب على الظن كونه معرَّفًا له ، ويُتزَّلُ بمنزلة الوصف المومئ إليه بأن يكون عِلَّة وإن خلا عن المناسبة وإلى هذا ذهب جمهور الأصوليين . انظر: «البحر المحيط » (٧٤٣/٥) ، «إرشاد الفحول» (٢٤٠/١) .

<sup>(</sup>٤) انظر: هذه الآراء في «تشنيف المسامع» (٢/ ٩٤) ، «قواعد الأصول» ص ١٠٩ ، «أحكام الآمدي» (٣٠٠/٣) ، «المستصفى» (٢/ ٧٠٧) ، « البحر المحيط » (٢٤٤/٥) ، «المحصول» «شرح العضد على ابن الحاجب» (٢/ ٢٤٢) ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٣٠٢) ، «المحصول» (٢/ ق ٢/ ٢٨٥) ، «تيسير التحرير» (٤/ ٤٤) ، «البرهان» (٢/ ٧٤٥) ، «الوصول» (٢/ ٥٤٧) .

#### تنقيح المناط

المسلك العاشر: تنقيح المناط (١): والتنقيح في اللغة: التهذيب، والتمييز، والمناط (٢) هو: العِلَّة، ومعناه عند الأصوليين: إلحاق الفرع بالأصل، بإلغاء الفارق بأن يُقال: لا فرق بين الأصل والفرع إلا كذا، وذلك لا مدخل له في الحُكم البتة، فيلزم اشتراكهما في الحُكم لاشتراكهما في الحُكم لاشتراكهما في المحكم لاشتراكهما في الموجب له، كقياس الأمَةِ على العبد في السراية (٣) فإنه لا فرق بينهما إلاّ الذكورة، وهو ملغى بالإجماع إذ لا مدخل له في العِلْية.

قال الصفى الهندى: والحق أن تنقيح المناط قياس خاص مندرج تحت مطلق القياس ، وهو عام يتناوله وغيره ، وكل منهما قد يكون ظنيًا وهو الأكثر ، وقطعيًا لكن حصول القطع فى ما فيه الإلحاق بإلغاء الفارق أكثر من الذى لا إلحاق فيه بذكر الجامع ، لكن ليس ذلك فرقًا فى المعنى ، بل فى الوقوع وحينئذ لا فرق بينهما فى المعنى (٤) .

#### تحقيق المناط

المسلك الحادي عشر: تحقيق المناط: وهو أن يقع الاتفاق على عِلْيَّة

<sup>(</sup>۱) تنقيح المناط: هو أن يَدُلُّ ظاهرًا على التعليل بوصف فيحذف خصوصه عن الاعتبار بالاجتهاد ، ويُناط بالأعم أو تكون أوصاف يحذف بعضها ويناط بالباقى . انظر : "تشنيف المسامع " (۲/ ۹۹) ، " البحر المحيط » (٥/ ٢٥) ، " الإبهاج " (٣/ ٨٠) ، " شرح الكوكب » (١٩٩/٤) ، "أحكام الآمدى " (٣/ ٣٣٦) ، "المحصول " (٢/ ق ٢/ ٣١٥) .

نقحتُ الشيء : خُلَّصْتُ جَيْدهُ من رديثهِ ، وأنقح الشيء هذَّبه .

انظر : «القاموس» (٤٢٢/٤) ، «المصباح المنير » (٢٠/٢) .

<sup>(</sup>٢) المَنَاط: لَغَةَ مَن ناط نياطًا أَى عَلَق ، فهو مَا يُنَطُ به الحُكُم ، أَى عُلُقَ به ، وهو العِلَّة التى رُتِّبَ عليها الحُكم في الأصل. انظر: «اللسان» (٧/ ٤١٨) ، «الصحاح» (٣/ ١١٦٥) . (٣) السَّراية: من سَرَى الجرح إذا تعدَّى أثره، وسَرَى العِثْقُ بمعنى التعدية وهذه من الألفاظ الجارية على ألسنة الفقهاء. انظر: «المصباح المنير» (١/ ٢٧٥) ، «الإبهاج» (٣/ ٨٠) . (٤) انظر: «البحر المحيط» (٥/ ٢٥٥) مع المصادر السابقة .

وصف بِنَصِّ ، أو إجماع فيجتهد في وجودها في صُورة النزاع (١) كتحقيق أن النَّبَاش (٢) سارق ، ثم إنهم جعلوا القياس ثلاثة أقسام من أصله : قياس عِلَّة : وهو ما صُرِّح به بالعِلَّة ، كما يُقال في النبيذ إنه مسكر فيحرم كالخمر (٣) . وقياس الدلالة : وهو أن لا يذكر فيه العِلَّة ، بل وصف ملازم لها كما لو عَلَل في قياس النبيذ على الخمر برائحة المشتد ، والقياس الذي في معنى الأصل : وهو أن يجمع بين الأصل والفرع بنفي والقياس الذي في معنى الأصل : وهو أن يجمع بين الأصل والفرع بنفي الفارق ، وهو تنقيح المناط ، وأيضًا قَسَّموا القياس (٤) إلى جَلى وخفي ، فا أَجَلى : ما قُطع فيه بنفي الفارق بين الأصل والفرع كقياس الأمّة على العبد في أحكام العتق ، والخفي بخلافه ، وهو ما يكون نفي الفارق فيه العبد في أحكام العتق ، والخفي بخلافه ، وهو ما يكون نفي الفارق فيه مظنونًا كقياس النَّبيذ (٥) على الخمر في الخرمة .



<sup>(</sup>۱) هذا التعريف للزركشي في « البحر المحيط » (۲٥٦/٥) ، وعرَّفه غيره فقال : إثبات العِلَة في آحاد الصُّور بعد معرفتها في نفسها . العِلّة في آحاد الصُّور بعد معرفتها في نفسها . انظر : « شرح الكوكب » (٤/ ٢٠) ، «الموافقات » (٤/ ٩٠) ، «الإبهاج » (٣/ ٨١) ، «أحكام الآمدي» (٣/ ٣٣٦) ، «الموجز» للأسعدي ص ٢٣٧ ، «مذكرة الشنقيطي» ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٢) النَبَّاشُ: من نبش الرجلُ القبر إذا كشفه واستخرج ما فيه ، والفاعل (نَبَّاش) المقصود به من يسرق أكفان الموتى . انظر : "المصباح المنير " (١/ ٥٩٠) ، " معجم المصطلحات " (٣/ ٣٩٥) . (٣) الصواب أن النبيذ داخل في قوله صلَّى الله عليه وسلم : "كل مسكر خر ، وكل خر حرام " فلا داعى لأن يكون النبيذ مُحَرمًا لقياس ؛ لأن السُّنة بينت المراد بالخمر المُحَرَّم (المراجع) .

<sup>(</sup>٤) أنظر: ذلك على التفصيل في: «المحلى على جمع الجوامع » (٢/ ٣٤١)، «أحكام الآمدى » (٤/ ٣٤١)، « أحكام الآمدى » (٥/٤)، « مذكرة الشنقيطى » ص ٢٧٠، «اللَّمع » ص ٩٧٠، «قواعد الأصول » ص ١١٠، « إرشاد الفحول » (٢/ ٦٤٢)، «البرهان » (٢/ ٥٧٣).

<sup>(</sup>٥) النَّبيذ : هو نبيذ التَّمر والزَّبيب ، وغيرهما ، سُمَّى به ؛ لأنهُ يُنبذ فيه أى يُطرح ، ويُترك حتى يشتدُّ . انظر : «شرح ألفاظ التنبيه» ص ٤٦ ، «المصباح المنير» (٢/ ٥٩٠) .

رَفَّحُ عِمِ (الرَّحِمَ لِي (الْخِثَرِيَ (المِيلِيمُ (الْفِرُووكِ (مُسِلِيمُ (الْفِرُووكِ (مُسِلِيمُ (الْفِرُووكِ (مُسِلِيمُ (الْفِرُووكِ

# " الفصل الخامس في ما لا يجرى فيه القياس

فمن ذلك: الأسباب، فذهب أصحاب أبي حنيفة، وجماعة من الشافعية، وكثير من أهل الأصول إلى أنه لا يجرى فيها، وذهب جماعة من أصحاب الشافعي إلى أنه يجرى فيها، ومعنى القياس في الأسباب أن يجعل الشارع وصفًا سببًا لحُكم، فيقاس عليه وصف آخر فيحكم بكونه سببًا (۱)، وذلك نحو جَعْلِ الزنا سببًا للحَدِّ، فيقاس عليه اللواط في كونه سببًا للحَدِّ، وهل يجرى القياس في الحدود والكفَّارات أم لا؟ فمنعه الحنفية وجوَّزه غيرهم (۲).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ومثّلوا بقياس القتل بالمئقَّل على القتل بالمحدّد (كالسكين ونحوه) بجامع القتل العمد ، والمحدّد سبب لوجوب القصاص ، فالمثقَّل يُقاس عليه ويكون سببًا لوجوب القصاص ، وقد اختلفوا فيه ، فذهب جمهور الشافعية والحنابلة إلى جريان القياس فى الأسباب والشروط وإليه ذهب أكثر الحنفية ، والمالكية ، واختاره الرازى والآمدى ، وابن الحاجب ، والبيضاوى .

انظر: «المحصول» (٢/ ٢/ ٢٦٦٤) ، «الوصول» (٢/ ٢٥٦) ، «العطَّار على جمع الجوامع» (٢/ ٢٥٦) ، «المستصفى» (٢/ ٢٠٥) ، «المستصفى» (٢/ ٣٣٢) ، « شرح الكوكب المنير» (٤/ ٢٠٠) ، «تشنيف المسامع» (٢/ ٣٥) .

 <sup>(</sup>٢) وهو مذهب جهور العُلَماء ، وهو مذهب مالك ورجّحه الباجى وابن القصّار ومثاله فى المحدود : إيجاب قطع يد النّباش قياسًا على السّارق بجامع أخذ مال الغير خفية ، ومثالها فى الكفّارات : إيجاب الكفّارة على قاتل النفس عمدًا بالقياس على المخطئ .

انظر: تفصيل مذهب الجمهور في: «تشنيف المسامع» (٢/ ٣٤) ، «أحكام الآمدى» (٤/ ٢٤) ، «المعتمد» (٢/ ٧٩٤) ، «الوصول» (٢/ ٢٥٠) ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٢١٧) ، «المستصفى» (٢/ ٣٣٤) ، «نشر البنود» (٢/ ١/ ١١) ، «المحصول» (٢/ ٢/ ٢١٤) ، «التمهيد» للأسنوى ص ٤٦٣ ، «التمهيد» للكلوذاني (٤/ ٤٤١) ، «البرهان» (٢/ ٤٨٥) ، «الإشارة» للباجي ص ٣٠٩ ، «إحكام الفصول» (٢/ ٤٤٥) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٤٤٢) .



## الفصل السادس في الاعتراضات

أى ما يعترض به المعترض على كلام المستدلّ ، وهى فى الأصل ثلاثة أقسام : مطالبات ، وقوادح ، ومعارضة ؛ لأن كلام المعترض إما أن يتضمّن تسليم مقدمات الدليل أو لا :

الأول: المعارضة . والثاني : إما أن يكون جوابه ذلك الدليل أو لا الأول : المطالبة . الثاني : القدح (١) .

وقد أطنب الجدليون في هذه الاعتراضات ، ووَسَّعوا دائرة الأبحاث فيها حتى ذكر بعضهم منها ثلاثين اعتراضًا ، وبعضهم خمسة وعشرين ، وبعضهم جعلها عشرة ، وجعل الباقية راجعة إليها ، فقال : هي فساد الوضع (٢) ، فساد الاعتبار (٣) ، عدم التأثير (١) ، القول

<sup>(</sup>١) القدح: هو ما يقدح في الدليل بجُملته سواء العِلَّة أو غيرها كذا في «تشنيف المسامع » (١/ ١٠١) .

<sup>(</sup>٢) فساد الوضع: اقتضاء الوصف لنقيض الحُكم المرتب عليه ، وقيل: أن يكون القياس على هيئة غير صالحة لاعتباره في ترتيب الحُكم ، ومنه قولهم: في مسح الرأس: مسح فَيُسَن فيه التكرار كمسح الاستطابة من الخبث ، فإن المناط كونه مسحًا ، ويَردُّ عليهم أن المسح تخفيف ، والتخفيف يُشعر بالتيسير ، والتكرار تثقيل . انظر: «تشنيف المسامع» (٢/ ١٢٣) ، « البحر المحيط » (٣١٩/٥) ، «أحكام الآمدي» (٧٦/٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ١٦٢) .

 <sup>(</sup>٣) ومعناه أن ما قرره من القياس في مسألة معينة لا يمكن اعتباره في بناء الحُكم عليه ،
 وذلك كأن يكون القياس مخالفًا للنص كقياس الصبى على البالغ في إيجاب الزكاة .

انظر: «أحكام الآمدى» (١٦/٢) ، «تشنيف المسامع» (٢/ ١٢٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ١٦٤) ، « البحر المحيط » (٥/ ٣٢٢) .

<sup>(</sup>٤) عدم التأثير: هو عدم إفادة الوصف أثره ، بأن يكون غير مناسب ، فيبقى الحكم بدونه . قال ابن الصباغ: وهو أصح ما يعترض به على العِلَّة ، وله عندهم أقسام كثيرة .

انظر: « البحر المحيط » (٥/ ٤/٢) ، « تشنيف المسامع » (٢/ ١١٠) ، « أحكام الآمدى » (١١٠ /) ، « البجاج » (٣/ ١١٢) . ( (١١٢ / ٢٥٥) ، « الإبجاج » (٣/ ١١٢) .

بالموجب (۱) النقض (۲) ، القلب (۳) ، المنع (٤) ، التقسيم (٥) ، المعارضة (٢) ، المطالبة (٧) ، والكل مُخْتَلَفٌ فيه ، وقد ذكرها جمهور أهل الأصول في أصول الفقه ، وخالف في ذلك الغزالي فأعرض عن ذكرها في أصول الفقه ، وقال : إنها كالعلاوة عليه ، وأن موضع ذكرها علم الجدل ، وذكر منها في « الإرشاد » (٨) ثمانية وعشرين اعتراضًا تركتها لقِلَّة نفعها لأهل الاتباع .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) القول بالموجَب: أى بما أوجبه دليل المستدل، وهو تسليم مقتضى ما نصبه المستدل موجبًا لعِلَّته، مع بقاء الخلاف بينهما فيه، بكونه غير مستلزم لحكم المسألة المتنازع فيها، وقيل: هو تسليم نقيض الدليل مع بقاء النزاع حيث يكون للمستدل عذر معتبرٌ. انظر: « البحر المحيط» (٧٩/٥ – ٢٩٨)، «أحكام الآمدى» (١١٧/٤)، «فتح الغفار» (٣/١٤)، «أصول الشاشى» ص ٣٤٦، « شرح الكوكب » (٤/٣٣).

<sup>(</sup>٢) النقض : هو تخلُف الحكم مع وجود العِلَّة ، ولو فى صورة واحدة ، فإن اعترف المُسْتَدِلُّ بذلك كان نقضًا صحيحًا عند من يراه قادحًا ، وأما من لم يره قادحًا فلا يُسمُه نقضًا ، وقد يجعله تخصيصًا للعِلَّة . انظر : «تشنيف المسامع » (٢/ ١٠١) « إرشاد الفحول » (٣/ ٦٤٨) ، «الإبهاج » (٣/ ٨٤٨) .

<sup>(</sup>٣) القلب: هو دعوى أن ما استدل به فى المسألة على ذلك الوجه يكون عليه لا له إن صح . انظر : «تشنيف المسامع» (٢/ ١١٤) ، « شرح الكوكب » (٤/ ٣٣١ – ٣٣٨) .

<sup>(</sup>٤) المنع: منْعُ وَجَود المُدَّعَى عِلَّة فى الأصل ، وذلك كقول المعترض: الكلب حيوانٌ يُغْسَلُ من ولوغه سبعًا ، فلا يَظْهِرُ جلده بدَنْغ ، كجلد الخنزير ، فيمنع بأن يقول المعترض: لا نُسَلّم أنَّ الخنزير يُغْسَـلُ من ولوغه سبعًا . انظر: « شرح الكوكب » (٤/ ٢٥٤) ، « روضة الناظر » ص ٣٤٠ ، « إرشاد الفحول » (٢/ ٦٦٣) .

<sup>(</sup>٥) التقسيم: هو كون اللفظ مترددًا بين أمرين: أحدهما ممنوعٌ ، والآخر مُسَلَّم ، واللفظ محتمل لهما ، غير ظاهر فى أحدهما ، وقال الآمدى: ليس من شرطهما أن يكون كذلك ، بل قد يكونان مُسَلَّمينُ . انظر : «أحكام الآمدى » (٨١/٤) ، «إرشاد الفحول » (٢/٤٢) .

<sup>(</sup>٦) المعارضة: هى إلْزَام المستدل الجمع بين شيئين ، والتسوية بينهما فى الحُكْم إثباتًا أو نفيًا ، وقيل: هى إلزام الخصم أن يقول قولاً قال بنظيره . انظر : «الإرشاد» (٢/ ٦٦٧) ، «أحكام الآمدى» (٤/ ١٠٦) ، «الجدل» ص ٧٣ ، «فواتح الرحموت» (٢/ ٣٤٧) .

<sup>(</sup>٧) المُطَالَبةُ: وهي طلب شرح دلالة اللفظ المذكور ، ويُسَمَّى بالاستفسار . انظر : «أحكام الآمدي» (٧٣/٤) .

<sup>(</sup>A) انظر : ذلك في الفصل السادس من «الإرشاد» (٢/ ٦٤٧ - ٦٧٢) .



## الفصل السابع في الاستدلال

وهو في اصطلاحهم (١) ما ليس بِنَصُّ ، ولا إجماع ، ولا قياس ، وهي ثلاثة أنواع: الأول : التلازم (٢) بين الحُكْمين من غير تعيين عِلَّة ، وإلا كان قياسًا . الثاني : استصحاب الحال . الثالث : شرع مَنْ قبلنا

وقالت الحنفية : الرابع : منها الاستحسان ، وقالت المالكية : الخامس : منها هو المصالح المرسلة ، وسنفرد لكل واحد من هذه بحثًا .

## الكلام على التلازم

الأول في التلازم: وحاصل هذا البحث يرجع إلى الاستدلال بالأقيسة الاستثنائية ، والاقترانية .

قال الآمدى (٣) : ومن أنواع الاستدلال قولهم : وُجِدَ السبب والمانع أو فُقِدَ الشرط . وقال بعضهم : إنه ليس بدليل ، وإنما هو دعوى دليل ، والصواب أنه استدلال لا دليل ولا مجرد دعوى .

<sup>(</sup>١) الاستدلال: لغة: هو استفعال من طلب الدليل ، والطريق المرشد إلى المطلوب ، واصطلاحًا : فإنه يُطلق تارة بمعنى ذكر الدليل ، سواء كان الدليل نصًّا ، أو إجماعًا أو قياسًا ، أو غيره ، ويُطلق على نوع خاصٌّ من أنواع الأدلة ، وهو المراد ههنا وهو عبارة عن دليل لا يكون نصًّا ولا إجماعًا ، ولا قياسًا ، وقيل : الاستدلال : ترتيب أمور معلومة يلزم من تسليمها تسليم المطلوب. انظر: «أحكام الآمدي» (٤/ ١٢٥) ، «قواعد الأصول» للبغدادي ص ١١٣ ، «الحدود» للباجي ص ٤١ ، « شرح الكوكب » (١/٥٥) ، «إرشاد الفحول » (٢/٧٧) . (٢) التلازم: وهو إنما يكون بين حُكمين ، وكل واحد منهما إما مثبت أو منفى ، وله عدة

آحوال ، يُراجع في تفصيلها «إرشاد الفحول» (٢/ ٦٧٨) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «أحكام الآمدى» (٤/ ١٢٥) .

#### الكلام على الاستصحاب

الثانى الاستصحاب (۱): أى استصحاب الحال لأمر وجودى وعدمى عقلى أو شرعى ، ومعناه (۲) أن ما ثبت فى الزمن الماضى فالأصل بقاؤه فى الزمن المستقبل ، قال الخوارزمى (۳) فى « الكافى »: وهو آخر مدار الفتوى إذا لم يجد المفتى حُكم الحادثة فى الكتاب ، والسنة ، والإجماع ، والقياس ، فيأخذ حُكمها من استصحاب الحال فى النفى والإثبات ، فإن كان التردد فى فيأخذ حُكمها من استصحاب الحال فى النفى والإثبات ، فإن كان التردد فى زواله فالأصل عدم ثبوته انتهى عصلاً (٤).

<sup>(</sup>١) الاستصحاب: لُغة: طلب الصَّحبة، وكل شيء لازم شيئًا استصحبه سُمَّى بذلك؛ لأن المستدلَّ يجعل الحُكم الثابت في الماضي مُصحابًا للحال. انظر: «المصباح المنير» (١/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) وقيل : هو إبقاء الحُكم على ما كان عليه لانعدام المغيّر ، وهو عندهم على خسة أنواع :

استصحاب: العدم الأصلى: وهو ما نفاه العقل ، ولم يُثبته كبراءة الذمة من التكليف ،
 ويبقى النفى حتى يأتى دليل شرعى يثبت ذلك ، قال أبو الطيب: وهو حُجّة بإجماع من القائلين
 بأنه لا حكم قبل الشرع .

٢ - استصحاب العموم إلى أن يَردَ مُخَصِّصٌ ، والنَّصُّ إلى أن يَردَ الناسخ .

٣ - استصحاب حُكم دَلُّ الشرع على ثبوته ودوامه كشغل الذمة عند جريان إتلاف الشيء .

٤ - استصحاب حال الإجماع فى محل الخلاف مثاله من قال : إن المتيمم إذا رأى الماء أثناء الصلاة مضى فى صلاته يستصحب دوام طهارته فيستمر فى صلاته لصحتها بالتيمم ودوامها مع طريان وجود الماء ، وهذا النوع مُختَلَف فيه .

٥ - استصحاب الحكم العقلى ، وهو عند المعتزلة ، فإنهم يرون العقل حاكم فى بعض الأشياء إلى حين ورود الدليل السمعى ، وهو باطل عند أهل الشنة بلا خلاف بينهم ، ولا يجوز العمل به ؛ لأنه لا حكم للعقل فى أمور الشرع . انظر : «الإبهاج» (٣/ ١٦٨ - ١٧٠) ، «المحصول» (٢/ ق ٣/ ١٤٨) ، «إحكام الفصول» (٢/ ق ٣/ ١٤٨) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٣١٣) ، «البرهان» (٢/ ٧٣٥) ، «المستصفى» (١/ ٢١٧) ، «ارشاد الفحول» (٢/ ١٨١) ، « البحر المحيط» (٢/ ٢٠٠) ، «الوصول» (٢/ ٢٠٠) .

 <sup>(</sup>٣) محمود بن محمد بن العباس بن أرسلان الخوارزمي الشافعي ، أبو محمد ، فقيه ، شافعي ، مُؤرِّخ . له : تاريخ خوارزم ، الكافى في الفقه . انظر : «هدية العارفين» (٢/ ٤٠٢ – ٤٠٣) ، «معجم المؤلفين» (٣/ ٨٢٩) .

<sup>(</sup>٤) نقله عنه الزركشي في « البحر المحيط » (١٧/٦) .

وفيه مذاهب (١):

الأول : أنه حُجَّة ، وبه قالت الحنابلة ، والمالكية ، وأكثر الشافعية ، والظاهرية . سواء كان في النفي أو الإثبات .

الثانى: أنه ليس بحُجَّة ، وإليه ذهب أكثر الحنفية ، والمتكلمين ، وهو خاصٌ عندهم بالشرعيات دون الحِسِّيَّات ؛ لأن الله سبحانه أجرى العادة فيها بذلك .

الثالث: أنه حُجَّة على المجتهد، في ما بينه وبين الله، فإنه لا يُكلف إلاّ ما يدخل تحت مقدوره، فإذا لم يجد دليلاً سواه جاز له التمسك ولا يكون حُجَّة على الْخَصْم عند المناظرة.

الرابع: أنه يصلُح حجة للدفع (٢) لا للرفع ، وإليه ذهب أكثر الحنفية .

الخامس : أنه يجوز الترجيح به لا غير ، نُقل هذا عن الشافعي .

السادس: أن المستصحب إن لم يكن غرضه سوى نفى ما نفاه صَعَّ ذلك ، وإن كان غرضه إثبات خلاف قول خصمه من وجُهِ يمكن استصحاب الحال فى نفى ما أثبته ، فلا يصحُ .

والراجح أن المتمسك بالاستصحاب باق على الأصل قائم في مقام المنع ، فلا يجب عليه الانتقال عنه إلا بدليل يصلح لذلك ، فمن ادّعاه جاء به .

### حُجِنية الاحتجاج بشرع من قبلنا

## الثالث شرع من قبلنا وفيه مسألتان:

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه المذاهب في «الإبهاج» (۳/ ۱٦۸ – ۱۷۰) ، «التمهيد» (٤/ ٢٥١) ، «المحصول» (٢/ ٢١٧) ، «المحصول» (٢/ ٢١٧) ، «المحصول» (٢/ ٢١٧) ، «المحصول» (٢/ ٢٨١) ، «الموصول» (٢/ ٢٨١) .

<sup>(</sup>٢) الدفع: الإزالة والمنع ، ومنه قولهم دفعت القول ردَدْتُهُ بالحُجَّة ، والدفع هنا بمعنى منع إثبات وقوع التعارض والتناقض بين الأدلة الشرعية ، بإظهار التوفيق بينها ، والرفع هنا بمعنى إزالة حكم أو دلالة .

انظر: «المصباح المنير» (١/ ١٩٦) ، «معجم مصطلحات الأصول» ص ٢٠١ .

الأولى: هل كان نبينا صلَّ الله عليه وسلم قبل البعثة متعبدًا بشرع أم لا ؟ ، واختلفوا فيه على مذاهب ، قال الجويني : هذه المسألة لا تظهر لها فائدة ، بل تجرى مجرى التواريخ المنقولة (١) . ووافقه المازرى والماوردى وغيرهما وهذا صحيح ، وأقرب الأقوال قول من قال : إنه كان متعبدًا بشريعة إبراهيم عليه السلام ، فقد كان كثير البحث عنها عاملاً بما بلغ إليه منها كما يعرف ذلك من كُتَّاب السير ، وكما تفيده الآيات القرآنية من أمره صلَّ الله عليه وسلم بعد البعثة باتباع تلك الله ، فإن ذلك يُشعر بمزيد خصوصية لها فلو قدرنا أنه كان على شريعة قبل البعثة لم يكن إلا عليها .

الثانية: هل كان متعبدًا بعد البعثة بشرع من قبله أم لا ؟ اختلفوا في ذلك على أقوال: الأول: أنه لم يكن متعبدًا باتباعها (٢) ، بل كان منهيًا عنها ، وبه قال أبو إسحق الشيرازى في آخر (٣) قوليه ، واختاره الغزالي في آخر عمره قال ابن السمعانى: إنه المذهب الصحيح ، وكذا قال الخوارزمى في « الكافى » . الثانى : أنه كان متعبدًا بشرع مَنْ قبله إلا ما نُسخ منه ، وبه قال أكثر الشافعية ، والحنفية ، وطائفة من المتكلّمين ، واختاره محمد بن الحسن ، وابن برهان ، وابن الحاجب ، وأبو إسحق وذهب إليه معظم المالكية (٤) . الثالث : الوقف ، حكاه ابن القشيرى ،

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك في كتابه «البرهان» (١/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) ذهب أصحاب هذا الرأى إلى أنه صلى الله عليه وسلم لم يكن متعبدًا بشريعة أحد من الأنبياء قبله ، وأنَّ شريعته بجملتها ناسخة لجميع شرائع من تقدَّم من الأنبياء إلا الإيمان وحده ، ورجَّحه الرازى والآمدى ، وهو رواية عن أحمد ، وإليه ذهب جمهور الشافعية والأشاعرة ، وجمعٌ من المالكية . انظر : المصادر الآتية بعده .

<sup>(</sup>٣) حيث ذهب الشيرازى إلى ترجيح هذا الرأى فى «اللُّمع» ص ١٨٤ ، وقال : والذى يصحُّ عندى الآن أن شيئًا من ذلك ليس شرعًا لنا ، وكذا رجَّحه فى «اللُّمع» (٢/ ٢٥٠) ، وذهب فى «التبصرة» ص ٢٨٥ ، إلى ترجيح الرأى الثانى الذى سيذكره المصنف .

<sup>(</sup>٤) وهو مذهب جمهور الفقهاء ، ورجَّحه الباجي ، وابن القشيرى ، وابن الحاجب ، ونصَّ عليه الشافعي في «الأم» وهو رواية عن أحمد ورجَّحه من الحنفية : أبو زيد الدبوسي ، والبزدوى والسرخسي .

وابن برهان (۱) ، وقد فصَّل بعضهم تفصيلاً حَسَنًا فقال : إذا بلغنا شرع مَنْ قبلنا على لسان الرسول ، أو لسان من أسلم كعبد الله بن سلام (۲) وكعب الأحبار (۳) ولم يكن منسوخًا ولا مخصوصًا فإنه شرع لنا ، وممن ذكر هذا القرطبي ولا بد من هذا التفصيل على قول القائلين بالتعبُّد لما هو معلوم من وقوع التحريف والتبديل ، فإطلاقهم مُقَيَّد بهذا القَيْد ولا أظن أحدًا منهم يأباه .

#### حجنية الاستحسان

## الرابع: الاستحسان (٤): ونُسب القول به إلى الحنفية ،

= lidq: تفصيل هذه الأقوال وما ذكره المصنف من الآراء في المسألة في : "إحكام الفصول " (1/2) ، " البحر المحيط » (1/2) ، " البرهان » (1/2) ، " أصول السرخسي » (1/2) ، " المستصفى » (1/2) ، " ابن الحاجب وشرحه » (1/2) ، " العدة » (1/2) ، " العدة » (1/2) ، " المحصول » (1/2) ، " الوصول » (1/2) ، " المحصول » (1/2) ، " الحكوكب » (1/2) ، " أحكام ابن حزم » (1/2) .

(١) واختار ابن برهان في «الوصولُ» (١/ ٣٩٢) ، التوقُّف ، كما اختاره إمام الحرمين في «البرهان» (١/ ٣٣٤) .

(٢) عبد اللّه بن سلام بن الحارث الحَزْرجي من بنى قينقاع ، كان حبرًا من أحبار اليهود قبل أن يُسُلم ، ثم دخل الإسلام وصار من فقهاء الصحابة وعلمائهم بالكُتُب ، توفى بالمدينة سنة ٤٣ هـ .

انظر: «الإصابة» (٢/ ٣٢٠ - ٣٢١) ، «السير» (٢/ ٤١٣) ، «أسد الغابة» (٣/ ١٧٦) .

- (٣) كعب الأحبار: هو كعب بن ماتع الحِمْيَرى ، أبو إسحاق ، كان قد قرأ الكتب وأسلم في خلافة عمر بن الخطاب ﷺ ، توفى سنة ٣٤ هـ ، انظر : «تذكرة الحُفَّاظ» (٩/١٤) ، «الإصابة » (٣/ ٣١٥) ، «طبقات خليفة » ت (٢٨٩٥) ، «طبقات ابن سعد» (٧/ ٤٤٥) .
- (٤) الاستحسان: لغة: اعتماد الشيء حسنًا سواء كان علمًا أو جهلًا والمقصود به عند العلماء عدَّة أشياء:
- (أ) اتباع الحديث ، وترك القياس لقوة النص ، كاتباع قول الصحابي ، وترك القياس .
- (ب) اتباع معنى خفى ، وترك المعنى الجلي عند المجتهد؛ لأنه قد يكون عنده أخص
   المقصود .
- (ج) القول بأقوى الدليلين ، وله معنى أخير ، وهو ما قصده الشافعى وذمَّه وهو : القول بما يستحسنه الإنسان ويشتهيه من غير دليل أو ترك النص لعادات الناس على خِلافه ، وقد قال ابن السمعانى ردًّا على مَنْ نسب ذلك المعنى الأخير إلى أبى حنيفة رحمه الله : ولا أحد يقول به . قال الباجى بالإجماع ، وأبو حنيفة برئ إلى الله من إثبات حُكم بلا حُجَّة ، وأما الاستحسان بالمعانى الأولى فقد وقع فى كلام الأئمة واستعمالاتهم .

والحنابلة <sup>(۱)</sup> ، وأنكره الجمهور حتى قال الشافعى : من استحسن فقد شرع .

قال بعض المحققين: الاستحسان كلمة يُطلقها أهل العلم على ضربين: أحدهما: واجب بالإجماع وهو أن يقدم الدليل الشرعى أو العقلى لحُسْنِه (٢) فهذا يجب العمل به ، لأن الحَسَن ما حَسَّنه الشرع ، والقبيح ما قَبَّحه الشرع . وثانيهما: أن يكون على مخالفة الدليل مثل أن يكون الشيء محظورًا بدليل شرعى ، وفي عادات الناس التخفيف (٣) فهذا يحرم القول به ، ويجب اتباع الدليل ، وترك العادة والرأى سواء كان الدليل نصًا أو إجماعًا أو قياسًا . انتهى .

وبالجملة إن ذكر الاستحسان فى بحث مستقل لا فائدة فيه أصلاً لأنه إن كان راجعًا إلى الأدلة المتقدمة ، فهو تكرار . وإن كان خارجًا عنها فليس من الشرع فى شىء بل هو من التقوُّل على هذه الشريعة بما لم يكن فيها تارة ، وبما يُضادها أخرى .

<sup>=</sup> انظر: تفصیل المسألة فی : « البحر المحیط » (۲/ ۸۷ – ۹۸) ، « أصول السرخسی » (۲/ ۲۰۰) ، « المنخول » ص ۳۷۰ ، « الوصول » (۲/ ۳۲۰) ، « کشف الأسرار » (3/7) ، « إحكام الفصول » (1/77) ، « فواتح الرحموت » (1/77) ، « الموصول » (1/77) ، « الإرشاد » ص ۳۱۳ ، « شرح الكوكب » (1/77) ) ، « الإرشاد » ص ۳۱۳ ، « شرح الكوكب » (1/77) ) .

<sup>(</sup>۱) إن قصد المصنف من عزوه ذلك إلى الحنفية والحنابلة الاستحسان بمعناه الأخير الذى ذكرناه فى تعليقنا السابق ، فلا تصح نسبة ذلك إلى أحد من علماء الأمة ؛ لأنه تشريع بالهوى والمزاج بما لم يأذن به الله ، قال أبو الحسين البصرى : والمحكى عن أصحاب أبى حنيفة وضّحه أثمة الحنفية ، فقالوا : الاستحسان هو عدول فى الحُكم عن طريقة إلى طريقة أقوى منها ، وهذا أولى ممن ظنّه بهم مخالفوهم ؛ لأنه الأليق بأهل العلم ، ولأن أصحاب المقالة أعرف بمقاصد أسلافهم ، وقد نصوا عليه فى كثير من المسائل .

انظر : «المعتمد» (٢/ ٢٩٥) ، «البحر المحيط» (٦/ ٨٩) .

<sup>(</sup>٢) فى الأصل : خسنة ، وهو خطأ ، وتصويبه من نسخة الجوائب .

<sup>(</sup>٣) في الأصل: التحقيق ، وهو خطأ ، والتصويب من نسخة الجوائب .

#### الكلام على المصالح المرسلة

الخامس: المصالح المرسلة: والمراد بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع (١) بدَفْع المفاسد عن الحَلْق ، قال الغزالى: وهي أن يوجد معنى يُشعر بالحُكم مناسب عقلاً ، ولا يوجد أصل متفق عليه وفيها مذاهب:

الأول: منع التمسك بها مطلقًا ، وإليه ذهب الجمهور . الثانى : الجواز مطلقًا ، وهو المحكى عن مالك . الثالث : إن كانت ملائمة لأصل كلى ، أو جزئى من أصول الشرع جاز الأحكام عليها وإلا فلا ، قال ابن برهان : إنه الحق المختار . الرابع : إن كانت تلك المصلحة ضرورية قطعية كلية كانت مُعتبرة ، فإن عدم أحد هذه الثلاثة لم تُعتبر واختاره الغزالى ، والبيضاوى ، وههنا فوائد لها بعض اتصال بمباحث الاستدلال .

#### الاحتجاج بقول الصحابي

الأولى: في قول الصحابي: قد اتفقوا على أن قول الصحابي في

<sup>(</sup>١) قسم العلماء المصلحة إلى ثلاثة أقسام:

الأولى : المصالح المعتبرة : وهي ما اعتبرها الشارع بأن شرع لها الأحكام الموصلة لها كحفظ الدين ، والنفس .

الثانية: المصالح الملغاة: وهي مصالح مَتَوَهَّمة غير حقيقية أو مرجوحة ، أهدرها الشارع ولم يعتد بها ، بما شرعه من أحكام تدلُّ على عدم اعتبارها ، وذلك نحو مصلحة الأنثى في مساواتها لأخيها في الميراث .

الثالثة: وهي مقصد المصنف: وتلك عبارة عن مصالح لم ينص الشارع على إلغائها، ولا اعتبارها وهي مصلحة ؛ لأنها تجلب نفعًا وتدفع ضررًا ، وهي مرسلة ؛ لأنها مطلقة عن اعتبار الشارع ، وفيها وصف مناسب لتشريع حُكم معين من شأنه أن يحقق منفعة ، أو يدفع مفسدة مثل المصلحة في جمع القرآن ، وتدوين الدواوين ، ونحو ذلك . انظر : «قواعد الأصول» للبغدادي ص ٩٤ ، «الوجيز» ص ٢٣٧ ، «أصول الفقه» لأبي زهرة ص ٢٥٨ ، «مذكرة الشنقيطي» ص ١٦٨ ، «أحكام الآمدي» (٤٤٧) ، «الإبهاج» (٣/ ١٧٧) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٤٤٥ ، «المحصول» (٢/ ١٩/٣) ، «المستصفي» (١/ ١٨٤) ، «أصول مذهب أحمد» ص ٤١٥ ، «المحصول» (٢/ ١٨٤) ، «البحر المحيط» (٢/ ٧١) .

مسائل الاجتهاد ليس بحُجَّة على صحابى آخر ، واختلفوا هل يكون حُجَّة على من بعد الصحابة من التابعين ومن بعدهم على أقوال (١) :

الأول: أنه ليس بحُجَّة مطلقًا ، وإليه ذهب الجمهور . الثانى : أنه حُجَّة شرعية مُقَدَّمة على القياس ، وبه قال أكثر الحنفية ونُقل عن مالك . الثالث : أنه حُجَّة إذا انضم إليه القياس ، فيُقَدَّم على قياس ليس معه قول صحابى وهو ظاهر قول الشافعي في الرسالة (٢) . الرابع : أنه حُجَّة إذا خالف القياس ، لأنه لا محمل له إلا التوقيف .

قال ابن برهان (٣) في «الوجيز »: وهذا هو الحق المبين ومسائل الإمامين أبي حنيفة والشافعي تدلُّ عليه. انتهى .

#### كلام الصحابي في مسائل الاجتهاد

ولا يخفاك أن الكلام في قول الصحابي إذا كان ماقاله من مسائل الاجتهاد ، أما إذا لم يكن منها ودلً دليل على التوقيف (٤) فليس بما نحن بصدده ، والحق أنه ليس بحُجَّة ، فإن الله سبحانه لم يبعث إلى هذه الأمة إلا نبيها محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم وليس لنا إلا رسول واحد ، وحميع الأمَّة مأمورة باتباع كتابه وسُنة نبيه ، ولا فرق بين الصحابة ومن بعدهم في ذلك ، فمن قال إنها تقوم الحُجَّة في دين الله عز وجل بغير كتاب الله وسنة رسوله وما يرجع إليهما فقد قال بما

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل هذه الأقوال في: « البحر المحيط » (٦/ ٥٣) ، « إحكام الفصول » (١/ ٤٠٧) ، « الوصول » (٣٠٣/١) ، « الإبهاج » (٣٠٣/٢) ، « أحكام ابن حزم » (٥/ ٩٤٣ – ٩٤٣) ، « أصول السرخسي » (١/ ١٠٥) ، « مذكرة الشنقيطي » ص ١٦٥ ، « تهذيب شرح الأسنوي » (٣/ ١٩٨) .

<sup>(</sup>٢) انظر : «الرسالة» للشافعي ص ٥٩٦ - ٥٩٨ ، «أحكام الآمدي» (٤/ ١٥٥) ، « أحكام الآمدي (٤/ ١٥٥) ، « شرح الكوكب » (٤٢٢/٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كلامه في «الوصول» (٢/ ٣٧٠) .

<sup>(</sup>٤) نحو أن يقال أُمرنا بكذا ، وحُرِّم علينا كذا فالجمهور على أن ذلك محمول على التوقيف من النبى ﷺ ، وقد سبق بيان ذلك مُفَصَّلًا في باب الرواية .

لا يثبت ، وأثبت في هذه الشريعة الإسلامية ما لم يأمر الله به وهذا أمر عظيم ، وتَقَوُّل بالغ فإن الحُكم لفرد أو أفراد من عباد الله تعالى بأن قوله أو أقوالهم حُجَّة على المسلمين يجب عليهم العمل بها مما لا يدان الله عز وجل به ، ولا يحلَّ لمسلم الركون إليه فإن هذا المقام لم يكن إلا لرسل الله لا لغيرهم وإن بلغ في العلم والدين وعظم المنزلة أي مبلغ ، ولا شك أن مقام الصَّحبة مقام عظيم ، ولكن ذلك في الفضيلة وارتفاع الدرجة وعَظَمة الشأن وهذا مسلم لا شك فيه ولا تلازم بين هذا وبين جَعْل كل واحد منهم بمنزلة رسول الله صلى الله عليه وسلم في حُجِّية قوله وإلزام الناس باتباعه ، فإن ذلك مما لم يأذن به الله ولا ثبت عنه فيه حرف واحد (١).

#### الأخذ بأقل ما قيل

الثانية : الأخذ بأقل ما قيل : فإنه أثبته الشافعي والباقلاني وحكى بعضهم إجماع أهل النظر عليه وحقيقته أن يختلف المختلفون في أمر على أقاويل ، فيأخذ بأقلها إذا لم يدل على الزيادة دليل وقيل غير ذلك (٢).

والحاصل أنهم جعلوا الأخذ بأقل ما قيل متركبًا من الإجماع والبراءة الأصلية وقد أنكر جماعة الأخذ بأقل ما قيل . قال ابن حزم : وإنما يصح ذلك إذا أمكن ضبط أقوال جميع أهل الإسلام ، ولا سبيل إليه وحكى قولاً بأنه يؤخذ بأكثر ما قيل ليخرج من عُهْدة التكليف بيقين (٣).

ولا يخفاك أن الاختلاف فى التقدير بالقليل والكثير إن كان باعتبار الأدلة ففرض المجتهد بما صح له منها مع الجمع بينها إن أمكن أو الترجيح إن لم يمكن وقد تقرَّر أن الزيادة الخارجة من مخرج صحيح

انظر : «إرشاد الفحول» (۲/ ۱۹٦ – ۱۹۷) .

<sup>(</sup>۲) انظر : فى ذلك «الإبهاج» (۳/ ۱۷۰) ، «شرح البدخشى» (۳/ ۱۸۲) ، «شرح الأسنوى» (۳/ ۱۸۲) ، «أرساد الأسنوى» (۳/ ۱۸۱) ، «البحر المحيط» (۲/ ۲۷) ، «أحكام ابن حزم (٥/ ٥٠) ، «إرشاد الفحول» (۲/ ۲۹۸) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «أحكام ابن حزم» (٥١/٥) .

الواقعة غير منافية للمزيد مقبولة يتعين الأخذ بها ، والمصير إلى مدلولها . وإن كان الاختلاف في التقدير باعتبار المذاهب فلا اعتبار عند الجمهور بمذاهب الناس ، بل هو مُتَعَبَّد باجتهاده وما يؤدى إليه نظره من الأخذ بالأقل ، أو بالأكثر أو بالوسط .

وأما المُقلِّد فليس له من الأمر شيء ، بل هو أسير إمامه في جميع دينه ، وليته لم يفعل ، وقد أوضح الشوكاني الكلام في التقليد في المؤلف الذي سماه « أدب الطلب ومنتهى الأرب » (١) ، وفي الرسالة المسماة «القول المفيد في حُكم التقليد » (٢) ، وقد وقع الخلاف في الأخذ بأخف ما قيل ، وقد صار بعضهم إلى ذلك لقوله تعالى : ﴿ يُرِيدُ اللهُ يحكُمُ المُسْرَ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّينِ مِنْ المُسْرَ وَلا يُرِيدُ وقوله عليه وسلم : «بعثت بالحنيفية السَّمْحَةِ السَّمْحَةِ السَّمْحَةِ السَّمْحَةِ اللهُ عليه وسلم : «بعثت بالحنيفية السَّمْحَةِ السَّمْحَةِ السَّمْحَةِ اللهُ وقوله : ﴿ يَسُروا ولا تُعَسروا وبَشُروا ولا تُنفِّروا » (١) وبعضهم صار إلى الأخذ بالأشق ، ولا معنى للخلاف في مثل هذا ؛ لأن الدِّين كله يُشر ، والشريعة جميعها سمحة سهلة ، والذي يجب الأخذ به ، ويتعين العمل عليه هو ما صَحَّ دليله ، فإن تعارضت الأدلة لم يصلُح أن يكون الأخف عما دَلَّت عليه أو الأشقُ مُرَجحًا ، بل يجب المصير إلى المرجِّحات المعتبرة .

#### الدليل على المثبت أم على النافي

الثالثة : لا خلاف أن المثبت للحُكم يحتاج إلى إقامة الدليل عليه ،

<sup>(</sup>١)، (٢) والرسالتان مطبوعتان .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ١٨٥ . (٤) سورة الحج ، الآية : ٧٨ .

<sup>(</sup>٥) حسن : رواه أحمد (٢٦٦/٥) ، والبخارى في «الأدب المفرد» والخطيب في «الفقيه» (٢/ ٢٠٤) عن ابن عباس رضى الله عنهما ، وذكره البخارى في «صحيحه» مُعَلَّقًا ، وقال ابن حجر في «الفتح» (١٦٦/١) : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٦) متفق عليه : رواه البخارى كتاب العلم (٦٩) ، والأدب (٦١٢٥) ، ومسلم كتاب الجهاد (٨/ ١٧٣٤) عن أنس ﷺ .

وأما النافى له فاختلفوا فى ذلك على مذاهب: الأول: أنه يحتاج إليه ، وهو مذهب الشافعى وجمهور الفُقهاء والمتكلمين وجزم به القَفّال والصيرفى ولم يأتوا بحُجَّة نَيْرَة . الثانى : أنه لا يحتاج إلى إقامة دليل وإليه ذهب أهل الظاهر ، إلا ابن حزم ، فإنه رَجَّح المذهب الأول ، وهذا المذهب قوى جدًا ، فإن النافى عُهدته أن يطلب الحُجَّة من المثبت حتى يصير إليها ، ويكفيه فى عدم إيجاب الدليل عليه التمسُّك بالبراءة الأصلية ، يصير إليها ، ويكفيه فى عدم إيجاب الدليل عليه التمسُّك بالبراءة الأصلية ، فإنه لا ينقل عنها إلا دليل يصحُ للنقل ، ولا وجه لبقية المذاهب السبعة فى هذه المسألة فلا أطوّل بذكرها (١) .

#### سد الذرائع

الرابعة: سد الذرائع: والذريعة (٢) هي: المسألة التي ظاهرها الإباحة، ويُتَوصَّل بها إلى فعل المحظور، فذهب مالك إلى المنع من الذرائع (٣) وقال أبو حنفية والشافعي: لا يجوز منعها.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل الأدلة والأقوال في المسألة في: «إحكام ابن حزم» (۱/٥٢)، «المستصفى» (٦٣٨)، المحصول (١/٢٠٩)، «التمهيد» للأسنوى ص ٤٨٧، «شرح الكوكب» (١/٢٢)، «التبصرة» ص ٥٣٢، الكوكب» (٢/٢٢)، «التبصرة» ص ٥٣٢، «التمهيد» للكلوذاني (٢/٩٦٤)، «إرشاد الفحول» (٢/٠٠/١).

<sup>(</sup>٢) **الذَّريعَةُ**: بَمَعنى الوسيلة ، والجمع الذَّراثُع ، وفى الاصطلاح: أى شيء من الأفعال والأقوال ظاهره مباحٌ ، ويُتَوصَّل به إلى أمر محرم . انظر : «المصباح المنير» (١/ ٢٠٨) ، «إحكام الفصول» (٣/ ٣٧) ، «شرح الكوكب» (٤/ ٤٣٤) .

<sup>(</sup>٣) تحقيق المقام أن يُقال : قَسَّمَ جَعْ من أهل العلم الذرائع باعتبار ما تؤول إليه من ضرر أو مفسدة إلى عدة أنواع : الأول : ما يكون أداؤه إلى المفسدة قطعًا : كحفر البئر خلف باب الدار وفي طريق مظلم يسلكه الناس حيث يقع فيه الناس ، وهذا بمنوعٌ قطعًا وتَعَدُّ يوجب الضمان . الثاني : ما يكون أداؤه إلى المفسدة نادرًا ، وأجمع العلماء على عدم المنع منه أو إلغائه كالمنع من زراعة العنب خشية أن تتخذ خرًا أو نحو ذلك . الثالث : ما كان أداؤه إلى المفسدة كثيرًا لا نادرًا ، ويغلب على الظن إفضاؤه إلى الفساد كبيع السلاح في وقت الفتنة ، وبيع العنب للخمَّارِ ، ونحو ذلك ، فهذا عندهم بمنوعٌ ؛ لأن الظن الغالب يُلحق بالقطعي في أدائه إلى المفسدة . ونحو ذلك ، تكبيوع الآجال وهي بيوع صحيحة ، والرابع : أن يكون أداؤه إلى المفسدة لا غالبًا ولا نادرًا : كبيوع الآجال وهي بيوع صحيحة ، و

قلت: ومن أحسن ما يُسْتَدَلُّ به على هذا الباب قوله صلى الله عليه وسلم: « إلا وإن حَمى الله معاصيه ، فمن حام حول الحمى يوشك أن يواقعه » (١) وهو حديث صحيح ، ويُلْحق به قوله: « دَعْ ما يَريبك إلى ما لا يَريبك » (٢) وهو حديث صحيح أيضًا ، وقوله: « الإثم ما حاك في صدرك وكرهت أن يطَّلع عليه الناس » (٣) وهو حديث حَسَن وقوله: « استفت قلبك وإن أفتاك المُفتون » (٤) وهو حديث حَسَن أيضًا.

#### خجية دلالة الاقتران

الخامسة : دلالة الاقتران : وقد قال بها جماعة من أهل العلم ، فمن الحنفية أبو يوسف ، ومن الشافعية المزنى وابن أبى هريرة .

قال الباجي (٥) : ورأيت ابن نصر (٦) يستعملها كثيرًا ، ومن ذلك

- (۱) متفق عليه: رواه البخارى كتاب البيوع (۲۰۵۱) ، ومسلم كتاب المساقاة (۱۰۷/ ۱۰۷) عن النعمان بن بشير رضى الله عنهما .
- (۲) صحیح: رواه النرمذی کتاب صفة القیامة (۸/ ۲۰) ، والنسائی کتاب الأشربة (۵/ ۲۰) ، والحاکم کتاب البیوع (۱۳/۲) ، وصحّحه وأقرَّه الذهبی ، وکذا الترمذی وابن حبان فی صحیحه (۷۲۲) عن الحسن بن علی رضی الله عنهما .
- (۳) صحیح : رواه مسلم کتاب البر والصلة (۲۰۵۳/۱۶) ، والترمذی کتاب الزهد (۳) محیح : من النواس بن سمعان ﷺ .
- (٤) حسن : رواه البخارى فى «التاريخ» (١/ ١٤٥) ، وأبو نعيم فى «الحلية» (٩/ ٤٤) ، وابن الشجرى فى «الأمالى الحديثية» (٢/ ٢٢٨) ، وحسَّنه العراقى .
  - انظر : «الإتحاف» (٢١٠/١) عن وابصة ﷺ .
- (٥) انظر : كلام الباجى فى «إحكام الفصول» (٦٠٦/٢) ، حيث قال : ولا يجوز الاستدلال بالقرائن وهذا قول أكثر أصحابنا .
- (٦) ابن نصر: هو فقيهُ المالكية عبد الوهاب بن نصر البغدادي المالكي قاضى العراق. قال الخطيب: لم ألق من المالكية أفقه منه، له: الإفادة في أصول الفقه، والتلخيص في أصول عنه منه، له: الإفادة في أصول الفقه، والتلخيص في أصول عنه منه، له: الإفادة في أصول الفقه، والتلخيص في أصول عنه المنافقة منه، له: الإفادة في أصول الفقه، والتلخيص في أصول عنه المنافقة منه، له: الإفادة في أصول الفقه، والتلخيص في أصول عنه المنافقة منه، له: الإفادة في أصول الفقه، والتلخيص في أصول عنه المنافقة ا

<sup>=</sup> ويتخذها البعض جسرًا إلى الرّبا ، وهذا النوع هو الذى وقع فيه الخلاف بين الأثمة ، فمن قال بِسَدٌ الذرائع كالمالكية والحنابلة منع منه ، وأما غيرهم ممن لا يجعل هذا الباب كأصل مستقلً لم يذهبوا إلى تحريمها . انظر : تفصيل المسألة في : «الموافقات» (٢/٣٥٨) ، «أعلام الموقعين» (٢/ ١٣٦) ، «شرح الكوكب» (٤/ ٤٣٤) ، «الإشارة» للباجي ص ٣١٤ ، «البحر المحيط» (٦/ ٨٢) ، «إرشاد الفحول» (٧/ ٧٠٣) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٨٢) .

استدلال مالك على سُقوط الزكاة فى الخيل بقوله تعالى : ﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْمِعَالَ وَالْمَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ اللهِ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ وَالْبَعَالَ اللهِ اللهُ الله

# دلالة الإلهام

السادسة: دلالة الإلهام: واختاره جماعة من المتأخِّرين منهم الإمام في تفسيره في أدِلَّة القبلة وابن الصلاح في « فتاواه » (٣) ، قال : ومن علامته أن ينشرح له الصَّدر ، ولا يعارضه معارض آخر ، وقال إلهام خاطر الحق من الحق . واحتج بعض الصَّوفية على الإلهام بقوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تَنَقُّوا اللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرِّقَانًا ﴾ (٤) أي ما تُفَرِّقون به بين الحَقِّ والباطل ، وقوله ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ بِحَرَبَا ﴾ (٥) أي عن كل ما يلتبس على غيره وجه الحُكم فيه ، واحتج شهاب الدين السهروردي (٢) ما يلتبس على غيره وجه الحُكم فيه ، واحتج شهاب الدين السهروردي (٢)

<sup>=</sup> الفقه ، والتلقين ، والمعونة ، والفروق في مسائل الفقه ، توفي سنة ٤٢٢ هـ ، كذا في «المدارك» (٤/ ٦٩١) ، « وفيات الأعيان» (٣/ ٤٠٠) ، « شجرة النور» ص ١٠٣ ، وقد وهم محقق «إرشاد الفحول» (٢/ ٧٠٧) فجعله أحمد بن نصر الداودي المالكي ، وهو خطأ ، فالباجي ينقلُ في غير موضع من «إحكام الفصول» منها (١/ ٥٥ ، ٧٨ ، ٧٩ ، ٨٦ ) (٢/ ٥٧٥ ، ٢٠٦ ، في غير موضع من «إحكام القاضي عبد الوهاب ، أو مختصر له بقوله : (قال ابن نصر . . . ) فَلَرْم التنبيه .

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، الآية : ٨ .

<sup>(</sup>۲) انظر : مذهب الجمهور وأدلته مفصلًا في "إحكام الفصول» (۲/۲۰ – ۲۰۸) ، «البحر المحيط» (۱/۲۹ – ۲۰۲) ، "إرشاد الفحول» (۷۰۷/۲) .

<sup>(</sup>٣) أنظر : «فتاوى ابن الصلاح» ص ٦٠ - ٦١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال ، الآية : ٢٩ . (٥) سورة الطلاق ، الآية : ٢ .

<sup>(</sup>٦) هو يحيى ، وقيل: أحمد ، وقيل: عمر ، والأصح الأول بن حَبَس بن أميرك شهاب الدين السَهْروردى الصوقى ، الفيلسوف ، الحكيم ، المتكلِّم ، الأصولى ، ظهر منه بعض الزندقة وانحلال للعقيدة ، فأفتى العلماء بقتله فقتله السلطان صلاح الدين سنة ٥٨٧ هـ. له: حكمة الإشراق ، هياكل النور . انظر: «وفيات الأعيان» (٢/ ٣٤٥) ، «شذرات الذهب» (٢/ ١٩٠) ، «لسان الميزان» (٣/ ١٥٠) .

بقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمِّرِ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيةٍ ﴾ (١) ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى الْغَلِ ﴾ (٢) فهذا الوحى هو مجرد الإلهام، ثم إنَّ من الوحى علومًا تحدث في النفوس الزكية المطمئنة قال صلَّى الله عليه وسلم ﴿ إنَّ مِنْ أَمْتَى الْمُحَدَّثِين ، وإن عمر لمنهم ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ فَأَلْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونُهَا ﴾ (٤) فأخبر أنَّ النفوس ملهمة (٥) .

# الاحتجاج برؤية النبى علية

السابعة: في رؤيا النبي صلى الله عليه وسلم: ذكر جماعة من أهل العلم منهم الأستاذ أبو إسحق أنه يكون حُجَّة ، ويلزم العمل به ، وقيل: لا يكون حُجَّة ولا يثبت به حُكم شرعى ، وإن كانت رؤيته صلى الله عليه وسلم رؤية حق ، والشيطان لا يتمثل به (٢) لكن النائم

<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية : ٧ . (٢) سورة النحل ، الآية ٦٨ .

<sup>(</sup>٣) الحديث بلفظ : « إنَّهُ كان فيما خَلاَ قبلكم من الأمم ناسٌ مُحَدَّثُونَ ، فإن يكن في أَمَّتِى أَحدٌ فهو عُمَرُ بن الخطاب » رواه البخارى كتاب الفضائل (٣٦٨٩) ، ومسلم كتاب فضائل الصحابة (٣٦٨/٢٣) .

<sup>•</sup> قال العلماء فى معنى الحديث: المُحَدَّثُون: بفتح الدال جمع مُحَدَّث، واختلفوا فى تأويله، فقيل: المُلَهم قاله الأكثر قالوا: وهو الرجل الصادق الظّن، وهو من أُلِقى فى روعه شىء من قِبَلِ الملأ الأعلى، فيكون كالذى حدثه غيره به، وقيل: هو من يجرى الصواب على لسانه من غير قصد، وقد وقع ذلك فى رواية الحديث من مسند الحميدى.

انظر : «فتح الباري ، (٧/ ٦٢) ، «شرح السُّنة ، (٨/ ٦٢) .

<sup>(</sup>٤) سورة الشمس ، الآية : ٨ .

<sup>(</sup>٥) تكلم الحافظ ابن حجر عن حكمة وجود المُلْهَمِين أو المُحَدَّثِين فى الأمم قبلنا كبنى إسرائيل ، فقال : وسبب ذلك احتياجهم حيث لا يكون فيهم نبى ، وأن هذه الأمة لا تحتاج إلى ذلك لاستغنائها بالقرآن عن حدوث نبئ ، وقد وقع الأمر كذلك حتى أن المحدَّث منهم إذا تحقق وجوده لا يحكم بما وقع له ، بل لابد من عرضه على القرآن ، فإن وافقه أو وافق السُّنة عمل به ، وإلا تركه ، وهذا وإن جاز أن يقع لكنه نادر ممن يكون أمره منهم مبنيًّا على اتباع الكتاب والسُّنة اه . باختصار وتصرف من « فتح البارى » (٧/ ٦٢ - ٦٣) .

<sup>(</sup>٦) جزء من حديث متفق عليه ، رواه البخارى كتاب التعبير (٦٩٩٣) ، ومسلم كتاب الرؤيا (٢١/٢٦٦) عن أبي هريرة ﷺ .

ليس من أهل التَّحمُّل للرواية لعدم حِفْظه ، وقيل : إنه يعمل به ما لم يخالف شرعًا ثابتًا (١) .

ولا يخفاك أن الشرع الذى شرعه الله لنا على لسان نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم قد كمله الله تعالى وقال: ﴿ اَلْيُوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (٢) ولم يأتنا دليل على أن رؤيته صلى الله عليه وسلم فى النوم بعد موته صلى الله عليه وآله وسلم إذا قال فيها بقول أو فعل فيها فعلا يكون دليلا وحُجّة ، بل قبضه الله تعالى إليه عند أن كَمَّلَ لهذه الأمةِ ما شرعه لها على لسانه ، ولم يبق بعد ذلك حاجة للأمّة فى أمر دينها وقد انقطعت البعثة لتبليغ الشرائع وتبيينها بالموت ، وإن كان رسولاً حيًّا وميتًا صلى الله تعالى عليه وعلى آله وبارك وسلم ، وبهذا تعلم أن لو قدرنا ضبط النائم لم يكن ما رآه من قوله صلى الله عليه وسلم أو فعله حُجَّة عليه ولا على غيره من الأمّة (٣)



<sup>(</sup>۱) ذكر الإمام النووى عن القاضى عياض ، والزركشى ، وابن حجر عن السمعانى والقرطبى ، وغيرهم من أهل العلم أنه لا يُغَيِّر بسبب ما يراه النائم ما تقرر فى الشرع ، واتفقوا أن حالة النوم ليست حالة ضبط وتحقيق لما يسمعه الرائى ، حتى وإن رأى النبى على يأمره بذلك . قال السمعانى : إذا رأى النبى على يأمره فى المنام بشىء هل يجب امتثاله : الأصح أنه يُغرَض على شرعه الظاهر . انظر : هذه النصوص بطولها وتفصيلها فى « فتح البارى » (١١/ ١٠٥) ، « شرح مسلم » (١/ ١١٥) ، « البحر المحيط » (١/ ١٠٥) .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآية : ٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : نحو ذلك الكلام للشوكاني في « إرشاد الفحول » (٢/ ٢١٢) ، وراجع « البحر المحيط » (٦/ ٢٠٦) .

# المقصد السادس في الاجتهاد والتقليد

وفيه فصلان:

# الفصل الأول في الاجتهاد

# وفيه مسائل :

الأولى: في حَدُه: وهو في اللغة: مأخوذ من الجهد، وهو المشقّة والطاقة (١) وفي الاصطلاح: استفراغ الوُسْع في طَلَب الظن بشيء من الأحكام الشرعية، على وجه يحس من النفس العجز عن المزيد عليه (٢).

فالمجتهد: هو الفقيه المستفرغ لوسعه لتحصيل ظن بحكم شرعى ، ولا بدأن يكون عاقلًا ، بالغًا ، قد ثَبَتَت له مَلَكةً يَقْتَدِر بها على استخراج الأحكام من مآخذها .

# الشروط الواجب توافرها في المجتهد

وإنما يتمكّن من ذلك بشروط (٣) :

الأول : أن يكون عالمًا بنصوص الكتاب والسُّنة ، فإن قَصَّر في

<sup>(</sup>١) انظر : هذا المعنى اللُّغوى في «القاموس» (١/ ٥٤٥) ، «المصباح المنير» (١/ ١١٢) .

<sup>(</sup>٢) هذا التعريف هو للإمام الآمدى فى «أحكامه» (٤/ ١٦٩) ، وانظر فى الاجتهاد عندهم : «المحصول» (٢/ ٣١٠) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٢٩ ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٤٢٩ ، «شرح قرة العين فى شرح ورقات إمام الحرمين اللحطاب ص ٥٩ ، «لطائف الإشارات شرح تسهيل نظم الورقات السح ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذه الشروط بالتفصيل في : « البحر المحيط » (١٩٩/٦) وما بعدها ، « إرشاد الفحول » (٢/١٦/٢) ، مع المصادر السابقة في التعليق قبله .

أحدهما لم يكن مجتهدًا ، ولا يجوز له الاجتهاد ، ولا يشترط معرفته بجميع الكتاب والسُنة بل بما يتعلَّق فيهما بالأحكام .

قال الغزالى وابن العربى: والذى فى الكتاب العزيز من ذلك قَدْر خسمائة آية وهذا باعتبار الظاهر أو ما له دلالة أولية بالذات لا بطريق التضمَّن والالتزام للقطع بأن من الآيات التى يستخرج منها الأحكام أضعاف أضعاف ذلك ، بل من له فهم صحيح ، وتدبر كامل يستخرج الأحكام من الآيات الواردة لمجرد القصص والأمثال ، وقيل من السَّنة خسمائة حديث وهذا عجيب فإن الأحاديث التى تُؤخذ منها الأحكام الشرعية ألوف مَوَلَّفة .

قال ابن العربى فى المحصول (١): هى ثلاثة آلاف ، وقال أحمد بن حنبل : الأصول التى يدور عليها العلم عن النبى صلى الله عليه وآله وبارك وسلم ينبغى أن تكون ألفًا ومائتين .

وقال الغزالي وجماعة من الأصوليين: يكفيه مثل سُنن أبى داود ومعرفة السُّنن للبيهقى بما يجمع أحاديث الأحكام، وتَبعه الرافعى ونازعه النووى، وقال: لا يصحُّ التمثيل بسُنن أبى داود فإنها لم تستوعب، وكم في البخارى ومسلم من حديث حُكمى ليس فيه، وكذا، قال ابن دقيق العيد في « شرح العنوان » (٢).

ولا يخفاك أن كلام أهل العلم في هذا الباب من قبيل الإفراط أو التفريط (٣)، والحقُّ الذي لا شك فيه ولا شبهة أن المجتهد لابُدَّ أن

<sup>(</sup>۱) هو كتاب «المحصول في أصول الفقه» للقاضى أبى بكر بن العربي المالكي ، وهو غير «المحصول» للرازي . انظر : «مقدمة البحر المحيط» للزركشي (٨/١) .

<sup>(</sup>٢) أصله : عنوان الوصول في الأصول للشيخ الإمام تقى الدين محمد بن على بن دقيق العيد وله شرحٌ عليه سمًّاه شرح العنوان . انظر : «كشف الظنون» (١١٧٦/٢) .

<sup>(</sup>٣) قال الزركشى فى « البحر المحيط » (٦/ ٢٠١) بعد أن نقل النصوص التى أوردها المصنف : وظاهر كلامهم أنه لا يُشترط حفظ السُّنن بلا خلاف لعُسْره ، ولا يجرى الخلاف فى حفظ القرآن هاهنا ، ولابد من معرفة المتواتر من الآحاد ليُميز بين ما يقطع به منهما وما لا يقطع .

يكون عالمًا بما اشتملت عليه مجاميع السنة التي صنّفها أهل الفن كالأمهات السّت وما يلحق بها مشرفًا على ما اشتملت عليه المسانيد ، والمستخرجات ، والكتب التي التزم مصنّفُوها الصحة ولا يشترط في هذا أن تكون محفوظة له مستحضرة في ذهنه ، بل يكون عمن يتمكّن من استخراجها من مواضعها بالبحث عنها عند الحاجة إلى ذلك بتمييز الصحيح منها والحسن والضعيف ، وكذا يتمكّن بالبحث في كتب الجرح والتعديل من معرفة حال الرجال وما يوجب الجرح ، وما لا يوجبه من الأسباب ، وما هو مقبول منها ، وما هو مردود وما هو قادح من العِلَل ، وما ليس بقادح .

الثانى: أن يكون عارفًا بمسائل الإجماع حتى لا يُفتى بخلاف ما وقع الإجماع عليه إن كان ممن يقول بحُجِّيته (١) ، ويرى أنه دليل شرعى وقَـل أن يلتبس على من بلغ رُتبة الاجتهاد ما وقع عليه الإجماع من المسائل .

الثالث: أن يكون عالمًا بلسان العرب بحيث يمكنه تفسير ماورد في الكتاب والسُّنَة من الغريب ونحوه ، ولا يشترط حفظه عن ظهر قلب ، بل المعتبر التمكن من استخراجها من مُوَلَّفات الأئمة ، وقد قَرَّبوها أحسن تقريب ، وهذَّبوها أبلغ تهذيب ، وإنما يتمكن من معرفة معانيها ، ولطائف مزاياها مَنْ كان عالمًا بعلم النحو والصرف والمعانى والبيان حتى تثبت له فى كل فن من هذه مَلكة يستحضر بها كل ما يحتاج إليه فإنه عند ذلك ينظر فى الدليل نظرًا صحيحًا ، ويستخرج منه الأحكام استخراجًا قويًا ومن جعل المقدار المحتاج إليه هو معرفة مختصراتها أو كتاب متوسط من مؤلَّفاتها فقد أبعد بل الاستكثار من الممارسة لها والتوسُّع فى الاطلاع على مَطوً لاتها على مَطوً لاتها يزيد المجتهد قُوةً فى البحث وبَصَرًا فى الاستخراج ، وبصيرة فى حصول

<sup>(</sup>١) هذا التقييد من المصنف بُنَاءً على رأيه الذى تبع فيه شيخه الشوكانى ، ومن قبله ابن حزم من عدم حُجِّية الإجماع لا فائدة منه ، وخصوصًا بعدما أثبتناه من اتفاق الأثمة على الاحتجاج بالإجماع ، راجع تعليقنا فى باب الإجماع - ردًا على المصنف رحمه الله .

مطلوبه . قال الإمام الشافعى : يجب على كل مسلم أن يتعلَّم من لسان العرب ما يبلغه جهده فى أداء فَرْضه . وقال الماوردى : معرفة لسان العرب فرض على كل مسلم من مجتهد وغيره .

الرابع: أن يكون عالمًا بعلم أصول الفقه ، فإنه أهم العلوم للمجتهد ، وهو عماد فسطاط الاجتهاد وأساسه الذي تقوم عليه أركانُ بنائه ، وعليه أن يُطَوَّل الباع فيه ، ويطلع على مختصراته ومُطَوَّلاته ، وينظر في كل مسألة من مسائله نظرًا يُوَصِّله إلى ما هو الحقُّ فيها .

الخامس: أن يكون عارفا بالناسخ والمنسوخ بحيث لا يخفى عليه شيء من ذلك ، وقد جمعت في ذلك رسالة بالفارسية سمَّيتها « إفادة الشيوخ بمقدار الناسخ والمنسوخ » وأُثبتُ فيها أن المنسوخ من الكتاب خس آيات ، ومن السُّنة عشرة أحاديث لا غير ، يسهل حفظ ذلك على كل من أرادها ، وبالله التوفيق .

وشرط جماعة منهم الغزالى ، والفخر الرازى العلم بالدليل العقلى ، ولم يشترط الآخرون وهو الحقّ ؛ لأن الاجتهاد إنما يدور على الأدلة الشرعية ، لا على الأدلة العقلية وكذلك ذهب الجمهور إلى عدم اشتراط علم أصول الدين ، وذهب جماعة منهم الأستاذ أبو إسحق وأبو منصور إلى اشتراط علم الفروع واختاره الغزالى . وذهب آخرون إلى عدم اشتراطه ، وهو الراجح ، وعلم الجرح والتعديل مندرج تحت العلم بالسُّنَة ، فلا ضرورة في استقلال اشتراطه كما صدر عن قوم ، وكذا معرفة القياس بشروطه تحت علم أصول الفقه ، فإنه باب من أبوابه ، وشعبة من شُعَبه ، والمُجتهد فيه هو الحُكم الشرعي العملى الذي ليس فيه دليل قاطع ، قال أبو الحسين البصرى : المسألة الاجتهادية هي التي فيه دليل قاطع ، قال أبو الحسين البصرى : المسألة الاجتهادية هي التي اختكف فيها المجتهدون من الأحكام الشرعية وهذا ضعيف (١) .

<sup>(</sup>۱) **انظر** : هذه النصوص بتفصيلها في «البحر المحيط» (۲۰۲/ – ۲۰۲) ، مع «إرشاد الفحول» (۷۲۹ – ۲۰۲) ، مع «إرشاد

# هل يجوز خُلُو العصر عن مجتهد

الثانية: هل يجوز خُلُو العصر عن المجتهدين أم لا ؟ فذهب جمع إلى أنه لا يجوز خُلُو الزمان عن مجتهد قائم بحُجَجِ الله يُبَيِّن للناس ما نُزِّل إليهم، وبه قالت الحنابلة (١)، ويَدُلُّ على ذلك ما صحّ عنه صلى الله عليه وسلم من قوله « لا تزال طائفة من أُمتى ظاهرين على الحقِّ حتى تقوم الساعة » (٢)، وهذا هو الحقُّ المبين، وقد حكى الزركشي في « البحر » (٣) عن الأكثرين أنه يجوز خُلُو العصر عن المجتهد، وبه جزم الرازى والرافعي والغزالي.

قال الزُّبَيْرِى (٤): لن تخلو الأرض من قائم لله بالحُجَّة فى كل وقت ودهر وزمان ، وذلك قليل فى كثير . قال ابن دقيق العيد : هذا هو المختار عندنا . انتهى .

قال الزركشي (٥): وهؤلاء القائلون بخلُوِّ العصر عن المجتهد مما

<sup>(</sup>۱) وبه قال ابن إسحاق الإسفراييني ، والقاضى عبدالوهاب المالكي ، وابن عقيل ، وابن مفلح ، واختاره ابن دقيق العيد ، وابن برهان فى «الأوسط» وأيّده الشوكاني والمُؤلّف ، وذهب جمع كبير إلى جواز خُلُو العصر عن مجتهد ، وعزاه بعضهم إلى الجمهور ، ورجّحه الآمدى والغزالى ، وابن الحاجب ، والرازى ، ومنشأ هذا الخلاف الأحاديث التي تدلّ على ذهاب العلم وقبض العلماء ، واتخاذ الناس رؤسًا جُهّالاً ونحو ذلك من الأخبار ؛ لذا قيد ابن دقيق العيد وجمع جواز خلو المجتهد في الدنيا عند أشراط الساعة فقط . انظر : تفصيل ذلك في «شرح وجمع جواز خلو المجتهد في الدنيا عند أشراط الساعة فقط . انظر : تفصيل ذلك في «شرح الكوكب» (٢٩٨ / ٥٦) ، «أحكام الآمدي» (١٩٩ / ٣٩٠) ، «أبحر المحيط» «فواتح الرحموت» (٢/ ٣٩٩) ، «شرح المحلي على جمع الجوامع» (٢/ ٣٩٨) ، «البحر المحيط»

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري - الاعتصام (١/ ٧٣) ، ومسلم الإمارة باب ٥٣ ، (١٧٠) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «البحر المحيط» (٦/ ٢٠٧) .

<sup>(</sup>٤) أحمد ، وقيل : زُبير بن سليمان البصرى المعروف بالزبير الشافعى ، أبو عبد الله ، فقية ، شافعى ، أصولى . له : الاستشارة ، والكافى فى الفقه ، رياضة المتعلم ، توفى سنة ٣١٧ هـ . انظر : "طبقات الشافعية » (٣/ ٢٩٥) ، « وفيات الأعيان » (٢/ ٦٩) ، «معجم المؤلفين » (١٤٧/١) .

<sup>(</sup>٥) انظر : «البحر المحيط» (٢٠٨/٦) .

يقضى منهم العجب (١) ، فإنهم إن قالوا ذلك باعتبار المعاصرين لهم فقد عاصر القَفَّال والغزالي والرازى والرافعي من الأئمة القائمين بعلوم الاجتهاد على الوفاء والكمال جماعة منهم .

# الرد على دعوى خلو الجتهد

ومَنْ كان له إلمام بعلم التاريخ ، واطلاع على أحوال علماء الإسلام في كل عصر لا يخفى عليه مثل هذا ، بل قد جاء بعدهم من أهل العلم من جمع الله له من العلوم فوق ما اعتده أهل العلم في الاجتهاد .

وإن قالوا ذلك لا بهذا الاعتبار ، بل باعتبار أنَّ الله عز وجل رفع ما تفضل به على من قبل هؤلاء من هذه الأمة من كمال الفهم ، وقوة الإدراك والاستعداد للمعارف ، فهذه دعوى مِنْ أبطل الباطلات بل هى جهالة من الجهالات ، وإن كان ذلك باعتبار تيسر العلم لمن قبل هؤلاء المنكرين وصعوبته عليهم وعلى أهل عصورهم ، فهذه أيضًا دعوى باطلة ، فإنه لا يخفى على من له أدنى فهم أن الاجتهاد قد يسره الله سبحانه للمتأخرين تيسيرًا لم يكن للسابقين ، لأن التفاسير للكتاب العزيز قد دُوِّنت وصارت في الكثرة إلى حَدِّ لا يمكن حصره .

<sup>(</sup>١) قَسَّم العلماءُ الفقهاءَ إلى عِدَّةِ طبقات :

الطبقة الأولى: طبقة المجتهدين المستقلين بإدراك الأحكام الشرعية من غير تقليد أو تقييد بمذهب واحد؛ كالأثمة الأربعة ونحوهم، ممّن كان فى عصرهم. وهذا النوع هو الذى جاءت فيه نصوص أهل العلم أن عصره قد مضى.

الثانية: المجتهد المُطلق وهو الذي بلغ درجة الاجتهاد ، ولكنه ينتسب في الأصل إلى أحد الأثمة المجتهدين .

الثالثة : مجتهد المذهب أو التخريج : وهو الذي حصَّل الاجتهاد في مذهب إمامه ، وله بصيرة في إلحاق المسائل على مذهب إمامه .

الرَّابع: الفقيه الحافظ القادر على نقل المذهب ، قادر على الترجيح بين آراء المذاهب.

انظر : «المجموع» (١/ ٤٢) ، «أدب المفتى» ص ٨٦ ، «التخريج عند الفقهاء» ص ٢٩٩ ، «فتاوى ابن الصلاح» ص ٦٦ ، «الوجيز في الاستنباط» (٢/ ٥٦٨) .

والسنة المُطَهّرة قد دُوّنت وتكلّم الأئمة على التفسير والترجيح والتصحيح والتجريح بما هو زيادة على ما يحتاج إليه المجتهد ، وقد كان السلف الصالح ومن قبل هؤلاء المنكرين يرحل للحديث الواحد من قُطْرٍ الله قُطْرٍ ، فالاجتهاد على المتأخّرين أيسر وأسهل من الاجتهاد على المتقدّمين ولا يخالف في هذا مَنْ له فَهُم صحيح ، وعَقُلٌ سَوِيٌ . وإذا أمعنت النظر وجدت هؤلاء المنكرين إنما أتوا من قِبَلٍ أنفسهم ، فإنهم لما عكفوا على التقليد واشتغلوا بغير علم الكتاب والسنة حكموا على غيرهم بما وقعوا فيه ، واستصعبوا ما سهّله الله على من رزقه العلم والفهم وأفاض على قلبه أنواع علوم الكتاب والسنة ، وإن أردت تمام الاطلاع على هذا البحث فارجع إلى « إرشاد النُقّاد إلى تيسير الاجتهاد » « والجُنّة في الأُسْوَةِ الحسنةِ بالسنّةِ » ولما كان هؤلاء المُصَرِّحون بعدم وجود على المجتهدين شافعية فها نحن نُوضِّح لك من وجد من الشافعية بعد عصرهم عن لا يخالف في أنه جمع أضعاف علوم الاجتهاد ، فمنهم ابن عبد السلام (۱) ، وتلميذه ابن دقيق العيد ، ثم تلميذه ابن سيد الناس (۲) ، السلام (۱) ، وتلميذه ابن دقيق العيد ، ثم تلميذه ابن سيد الناس (۲) ، متلميذه زين الدين العراقي (۳) ، ثم تلميذه ابن حجر العسقلاني (٤) ، متلميذه زين الدين العراقي (۳) ، ثم تلميذه ابن حجر العسقلاني (١٤) ، متلميذه زين الدين العراقي (٣) ، ثم تلميذه ابن حجر العسقلاني (١٤)

<sup>(</sup>۱) عبد العزيز بن عبد السلام السلمى الدمشقى الشافعى ، الملقّب بسلطان العلماء ، فقية أصولى ، من كبار العلماء ، له : القواعد الكبرى ، الغاية فى فروع الفقه . انظر : «شذرات الذهب» (٥/ ٣٠٠) ، « البداية والنهاية » (٣/ ٢٣٥) ، « فوات الوفيات » (٣/ ٢٨٧) .

<sup>(</sup>٢) محمد بن أحمد بن عبد الله المعروف بابن سيد الناس المعمري الأندلسي ، الفقيه ، الحافظ ، عالم المغرب ، المتوفّ سنة ٢٥٥ هـ . انظر : «تذكرة الحفّاظ» (١٤٥٠/٤) ، « العبر » (٥/٥٥/) .

 <sup>(</sup>٣) زين الدين عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن العراقي ، الإمام الفقيه ، الحافظ ، المحدث . له : الألفية في الحديث ، النكت على ابن الصلاح وغيرها ، توفى سنة ٨٠٦هـ . انظر : «غاية النهاية» (١/ ٨٣٢) ، «الضوء اللامع» (٤/ ١٧١) ، «البدر الطالع» (١/ ٣٥٤) .

<sup>(</sup>٤) شيخ الإسلام أحمد بن على بن محمد المعروف بابن حجر العسقلاني ، خاتمة الحُفَّاظ ، وحافظ الديار المصرية ، الفقيه ، الشافعي ، المحدَّث . له : فتح البارى ، التهذيب ، التقريب ، وغير ذلك ، توفى سنة ٨٥٢ هـ . انظر : «الضوء اللامع» (٢/ ٣٦) ، «طبقات الحُفَّاظ» للسيوطي (١٩٩٢) ، «البدر الطالع» (١/ ٨٧) .

ثم تلميذه السيوطى (١) ، فهؤلاء ستة أعلام من الشافعية كل واحد منهم تلميذ مَنْ قبله ، وإمام كبير في الكتاب والسنة ، محيط بعلوم الاجتهاد ، إحاطة متضاعفة ، عالم بعلوم خارجة عنها . ثم في المعاصرين لهؤلاء كثير من المماثلين لهم ، وجاء بعدهم من لا يقصر عن بلوغ مراتبهم ، والتعداد لبعضهم فضلاً عن كلهم يحتاج إلى بَسُط طويل ، وقد ذكرنا تراجم بعضهم في كتابنا «إتحاف النبلاء المتقين بإحياء مآثر الفُقهاء المحدثين » فارجع إليه .

# نقد القول بإغلاق باب الاجتهاد.

وبالجملة فتطويل البحث في مثل هذا لا يأتى بكثير فائدة فإنَّ أمره أوضح من كل واضح ، وليس ما يقوله من كان من أسَرَاء التقليد بلازم لمن فتح الله عليه أبواب المعارف ، ورزقه من العلم ما يخرج به عن تقليد الرجال ، وما هذه بأول فاقرة جاء بها المقلدون ، ولا هي بأول مقالة باطلة قالها المقصرون (٢) ، ومن حصر فضل الله على بعض خُلقه ، وقصر فهم هذه الشريعة المُطَهَّرة على مَنْ تَقَدَّم عصره فقد تجرأ على الله عز وجل ، ثم على شريعته الموضوعة لكل عباده ثم على عباده الذين تعبَّدهم الله بالكتاب والسُّنة . ويا لله العجب من مقالات هي جهالات وضلالات تستلزم رفع التعبُّد بالكتاب والسُّنة ، وأنه لم يَبْقَ إلا تقليد الرجال الذين هم متعبَّد ون بالكتاب والسُّنة كتعبُّد مَنْ جاء بعدهم على حَدِّ سواء ، فإن كان

<sup>(</sup>١) **جلال الدين عبد الرحمن بن أبى بكر بن محمد المصرى السيوطى** ، كان إمامًا بارعًا فى كثير من العلوم فى التفسير ، والحديث ، واللغة ، والبلاغة . من آثاره : الدر المنثور ، المزهر فى اللُغة ، توفى سنة ٩٩١ هـ . انظر : «شذرات الذهب» (٨/ ٥١) ، «الفتح المبين» (٣/ ٦٥) .

<sup>(</sup>٢) يقول الإمام ابنُ حمدان فى «صفة الفتوى» ص ١٧: « ومن زمن طويل عدم المجتهد المطلق مع أنه الآن أيسر منه فى الزمن الأول؛ لأن الحديث والفقه قد دُوَّنا ، وكذا ما يتعلَق بالاجتهاد من الآيات والآثار ، وأصول الفقه ، والعربية ، ولكن الهمم قاصرة ، والرغبات فاترة ، وعين الخوف والحشية جامدة اكتفاء بالتقليد ، واستغناءً عن التعب الوكيد» ونقله الفتوحى فى «شرح الكوكب» (٤/ ٥٦٨ – ٥٦٩) مقررًا له .

التعبُّد بالكتاب والسنة مختصًا بمن كانوا فى العصور السابقة ، ولم يَبْقَ لهؤلاء إلا التقليد لمن تقدَّمهم ولا يتمكَّنون من معرفة أحكام الله تعالى من كتاب الله وسُنة رسوله فما الدليل على هذه التفرقة الباطلة ، والمقالة الزائفة وهل النسخ إلا هذا ﴿ سُبْحَنَكَ هَذَا بُهُتَنَ عُظِيمٌ ﴾ (١).

# حكم تجزئ الاجتهاد

الثالثة في تجزئ الاجتهاد: وهو أن يكون العالم قد تحصّل له في بعض المسائل ما هو مناط الاجتهاد من الأدلة دون غيرها ، فإذا حصل له ذلك فهل له أن يجتهد فيها أولا ؟ بل لابد أن يكون مجتهدًا مطلقًا عنده ما يحتاج إليه في جميع المسائل. فذهب جماعة إلى أنه يجزئ وعزاه الصفى الهندى إلى الأكثرين ، قال ابن دقيق العيد: وهو المختار ، وجوّزه الغزالي والرافعي (٢) وذهب آخرون إلى المنع.

قال الزركشى (٣): وكلامهم يقتضى تخصيص الخلاف بما إذا عرف بابًا دون باب أمَّا مسألة دون مسألة ، فلا يجزئ قطعًا . والظاهر جَرَيان الخلاف فى الصورتين وبه صرح الأنبارى انتهى ، ولا فرق عند التحقيق بين الصورتين فى امتناع تجزئ الاجتهاد فإنهم قد اتفقوا على أن المجتهد لا يجوز له الحكم بالدليل حتى يحصل له غلبة الظن بحصول المقتضى وعدم المانع ، وإنما يحصل ذلك للمجتهد المطلق ، وأمَّا من ادعى الإحاطة بما يحتاج إليه فى باب أو فى مسألة فلا يحصل له شيء من غَلبة الظن

<sup>(</sup>١) سورة النور ، الآية : ١٦ .

<sup>(</sup>۲) واختاره أكثر الأصوليين واعتمده الآمدى وابن الحاجب والرازى ، والسبكى وابن المهام ، وعزاه الفتوحى إلى الحنابلة والجمهور . انظر : «شرح تنقيح الفصول» ص ٤٣٨ ، «أحكام الآمدى» (٤/ ١٧١) ، «المستصفى» (٢/ ٣٥٣) ، «شرح روضة الناظر» (٢/ ٤٠٦) ، «المحصول» (٢/ ق ٣/ ٣٧) ، «ابن الحاجب بشرح العضد» (٢/ ٢٩٠) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٧٢٧) ، «البحر المحيط» (٢/ ٢٠٩) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «البحر المحيط» (٦/ ٢٠٩) .

بذلك ، لأنه لا يزال يُجَوِّز الغير ما قد بلغ إليه علمه فإن قال : قد غلب ظنه بذلك فهو مجازف ، وتتَّضح مجازفته بالبحث معه .

الرابعة: اختلفوا في جواز الاجتهاد للأنبياء - صلوات الله وتسليماته عليهم أجمعين - بعد أن أجمعوا على أنه يجوز عقلاً تعبدهم بالاجتهاد كغيرهم من المجتهدين على ما حكاه ابن فَوْرك ، والأستاذ أبو منصور . وأيضًا أجمعوا على أنه يجوز لهم الاجتهاد في ما يتعلَّق بمصالح الدنيا وتدبير الحروب ونحوها حكى هذا الإجماع (۱) سليم الرازى ، وابن حزم وذلك كما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من إرادته أن يصالح غطفان على ثمار المدينة (۲) ، وكذلك ما عزم عليه من ترك تلقيح ثمار المدينة (۳) فأما اجتهادهم فى الأحكام الشرعية ، والأمور الدينية فقد اختلفوا في ذلك على مذاهب .

الأول: ليس لهم ذلك لقدرتهم على النَّصِّ بنزول الوحى ، وهو المحكى عن أصحاب الرأى وهو ظاهر اختيار ابن حزم (٤) . الثانى : أنه يجوز لنبينا صلى الله عليه وسلم ولغيره من الأنبياء ، وإليه ذهب الجمهور وقالوا : قد وقع ذلك كثيرًا منه صلى الله عليه وسلم ، ومن غيره من الأنبياء فمنه صلى الله عليه وسلم ؟ «أرأيت لو تمضمضتم؟ » (٥)

<sup>(</sup>١) انظر : هذه المسألة بالتفصيل في «البحر المحيط» (٦/ ٢١٤) .

<sup>(</sup>٢) وكان ذلك فى أثناء غزوة الخندق ، وتكالُب المشركين ، واليهود على المسلمين ، فبعث صلَّى الله عليه وسلم إلى عُيينة بن حصن ، والحارث بن عوف المرّى وهما قائدا غطفان ، على أن يعطيهما ثُلثَ ثِمار المدينة ، ويرجعا بمن معهما من الجُنْد ، فرفض سعد بن معاذ ﷺ وأصَرَّ على قتالهم فنزل رسول الله ﷺ على رأيه : انظر : «سيرة ابن هشام» (١٩٣/٣) ، «الروض الأنف» (٣/ ٢٦٢) ، «البداية والنهاية» (١٠٥/٤) .

<sup>(</sup>٣) وذلك حين قال لهم صلَّى الله عليه وسلم فى تلقيح النخل : " لو لم تفعلوا لَصَلُحَ " فخرج التمر شيصًا (أى ردءًا يابسًا ) فقال لهم بعد ذلك : " أنتم أعلم بأمْرِ دُنْيَاكُمْ " رواه مسلم كتاب الفضائل ب/٣٨ (٢٣١٣/١٤١) .

<sup>(</sup>٤) انظر: ما يفيد هذا المعنى في كتاب "أصول الأحكام" لابن حزم (٧/ ١٠٦).

 <sup>(</sup>٥) صحیح : رواه أبو داود كتاب الصوم (٢٣٨٥) ، أحمد (٢١/١) ، وابن خزيمة
 (١٩٩٩) ، وابن حبان موارد (٤٠٤) وصحَّحاه وكذا الحاكم (١/٢١١) ، وأقرَّه الذهبي .

«أرأيت لو كان على أبيك دين؟ » (١) وقوله للعباس « إلاَّ الإذخر » (٢) ولم ينتظر الوحى في هذا ولا في كثير مما سئل عنه ، وقد قال صلَّى الله عليه وسلم « ألا وإنِّى قد أُوتيتُ القرآنَ ومِثلَهُ معه » (٣) ، وأما من غيره فمثل قصة داود وسليمان (٤) . الثالث : الوقف عن القطع بشَىء من ذلك ، وزعم الصيرفي في « شرح الرسالة » أنه مذهب الشافعي (٥) ، واختاره الباقلاني والغزالي (٦) ، ولا وجه للوقف في مثل هذه المسألة للأدلة الدالة على الوقوع على أنه يدلُّ على ذلك دلالة واضحة ظاهرة قوله تعالى : ﴿ عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (٧) فعاتبه على ما وقع منه ، ولو كان ذلك بالوحى لم يُعاتبه، ومن ذلك ما صحَّ عنه صلى الله عليه وسلم من قوله : «لو اسْتَقْبُلْتُ من أمرى ما اسْتَدْبَرْتُ لما سُقْتُ الهدْي » (٨) ومثل ذلك لا يكون في ما عمله صلى الله عليه وسلم عن قوله كثيرة في لا يكون في ما عمله صلى الله عليه وسلم بالوحى وأمثال ذلك كثيرة في

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخاري كتاب الصوم (۱۹۵۲) ، ومسلم كتاب الصيام (۱۵۳/۱۵۷) .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه وشرحه .

<sup>(</sup>٣) صحيح : رواه أبو داود كتاب السُّنة (٤٦٠٥ - ٤٦٠٥) ، وأحمد (١٣١/٤) ، والآجرى في «الشريعة » (٥١) ، والخطيب في « الفقيه » (١/ ٨٩) ، وابن عبد البر في « التمهيد » وسنده صحيح .

<sup>(</sup>٤) وذلك حيث يقول الحقّ سبحانه وتعالى : ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَمْكُنَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنّا لِمُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ۞ فَفَهَمْنَهَا سُلَيْمَنَّ وَكُلًّا ءَانَيْنَا هُكُمّا وَعِلْمَأْ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرُ وَكُنّا فَعِلِينَ ﴾ (الأنبياء : ٧٨ ، ٧٩) .

<sup>(</sup>٥) يُخالف ذلك ما نصَّ عليه الشافعي في الرسالة ص ١٠٧ ، فقرة (٣١٩) : وقد جعل الله لرسوله أن يقول من تلقاء نفسه بتوفيقه فيما لم يُنْزِل به كتابًا ، ونقله الرازى عن نصّ الشافعي في «المحصول» (٢/ ق ٣/ ٩) .

<sup>(</sup>٦) نسبة الوقف للغزالي لا تصعُ فقد اختار رأى الجمهور في «المستصفى» (٢/ ٣٥٥) ، وهو مذهب الأثمة الأربعة واختاره الآمدى والرازى والبيضاوى وابن الحاجب، وعزاه ابن السبكى والفتوحى إلى جمهور العلماء . انظر : «مختصر ابن الحاجب» (٢/ ٢٩١) ، «أحكام الآمدى» (٤/ ١٧٢) ، «المحصول» (٢/ ٣/ ١٨) ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٤٣٦ ، «شرح الكوكب (٤/ ١٧٢) ، «الإبهاج» (٣/ ٢٤٢) ، «البحر المحيط» (٦/ ٢١٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٢٣٧) «تشيف المسامع» (٢/ ٢٠٨) ، «الوصول» (٢/ ٣٨٠) .

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة ، الآية : ٤٣ .

<sup>(</sup>٨)رواه مسلم في صحيحه كتاب الحج ب/ ١٥ حجة النبي ﷺ (١٢١٨/١٤٧) ، عن جابر ﷺ .

الكتاب والسُّنَّة ولم يأت المانعون بحُجَّة يستحق المنع أو التوقف لأجلها .

# جواز الاجتهاد في عص*ر*ه

الخامسة: في جواز الاجتهاد في عصره صلى الله عليه وسلم: فذهب الأكثرون إلى جوازه ووقوعه (۱) ، واختاره جماعة من المحققين منهم القاضى ، ومنهم من منع من ذلك كما رُوى عن أبى على وأبى هاشم ، ومنهم من فصل بين الغائب والحاضر ، فأجازه لمن غاب عن حضرته كما وقع في حديث معاذ ، دون من كان في حضرته الشريفة ، واختاره الغزالى ، وابن الصباغ ، ونقله الكيا عن أكثر الفقهاء والمتكلمين ، ومال إليه الجوينى قال القاضى عبد الوهاب: إنه الأقوى على أصول أصحابهم انتهى . قال : ابن فورك بشرط تقريره عليه وهو الحق وقد وقع من ذلك واقعات متعددة كما تشهد له كتب الحديث . قال الفخر الرازى : الخلاف في هذه المسألة لا ثمرة له في الفقه وقد اعترض عليه في ذلك ولا وجه له .

### ما يجب على الجتهد

السادسة: في ما ينبغى للمجتهد أن يعلمه في اجتهاده ويعتمد عليه: فعليه أولاً أن ينظر في نصوص الكتاب والسنة ، فإن وجد ذلك فيهما قدَّمه على غيره ، فإن لم يجده أخذ بالظواهر منهما وما يُستفاد بمنطوقهما ومفهومهما ، فإن لم يجد نظر في أفعال النبي صلى الله عليه وسلم ، ثم في تقريراته لبعض أمَّته ، ثم في الإجماع إن كان يقول بحُجيته ، ثم في القياس على ما يقتضيه اجتهاده من العمل بمسالك العِلَّة كُلاً أو بعضا وإذا أعوزه ذلك كُلُه تمسَّك بالبراءة الأصلية ، وعليه عند التعارض بين الأدِلَّة أن يُقدِّم طريق الجمع على وَجْهِ مقبول ، فإن أعْوَزَهُ ذلك رجع إلى الترجيح بالمرجّحات التي سيأتي ذكرها .

<sup>(</sup>۱) انظر : تفصيل ذلك في : «البرهان» (۲/ ۸۷۷) ، «المستصفى» (۲/ ۳٥٤) ، «المحصول» (۲/ ۳۰۶) ، «التبصرة» ص ٥١٩ ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٤٣٦ ، «أحكام الآمدى» (١٨١/٤) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٧٣٣) .

وعندى أن من استكثر من تَتَبُع الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، وجعل ذلك دَأْبَهُ ، ووجَّه إليه هِمتَّهُ ، واستعان بالله عز وجل ، واستمد منه التوفيق ، وكان معظم همه ، ومرمى قصده الوقوف على الحق ، والعثور على الصواب ، من دون تعصب لمذهب من المذاهب ، وجَد فيهما ما يطلبه ، فإنهما الكثير الطيب ، والبحر الذى لا ينزف (١) ، والنهر الذى يشرب منه كل وارد عليه العذب الزلال ، والمعتصم الذى يأوى إليه كل خائف فاشدد يديك على هذا ، فإنّك إنْ قبلته بصدر يأوى إليه كل خائف فاشدد يديك على هذا ، فإنّك أنْ قبلته بصدر منشرح ، وقلب موفق وعقل قد حلّت به الهداية ، وجدت فيهما كل ما تطلبه من أدلة الأحكام التى تزيد الوقوف على دلائلها كائنًا من كان . فإن استبعدت هذا المقال ، واستعظمت هذا الكلام ، وقلت كما قاله كثير من الناس : إن أدلة الكتاب والسنة لا تفى بجميع الحوادث ، فمن نفسك أتيت ، ومن قبل تقصيرك أصبت

وعلى نفسها براقش تجنى (٢) وإنما تنشرح لهذا الكلام صدور قوم وقلوب رجال مستعدِّين لهذه المرتبة العليَّة .

دَعْ عنك تعنيفى وذُقْ طعْم الهَوَى

فَإِذَا هَوِيْتَ فَعِنْدَ ذلك عنف (٣)

# الكلام على تصويب المجتهدين

السابعة : اختلفوا في المسائل التي كل مجتهد فيها مصيب والمسائل

<sup>(</sup>١) أى لا يفنى ماؤه ، قال ابن منظور : نزفتُ ماء البئر نزفًا إذا نزحته كله ، وأنزفت هى : نزحت وذهب ماؤها . انظر : "لسان العرب» (٣٢٦/٩) (المراجع) .

 <sup>(</sup>۲) براقش: اسم كلبة لقوم من العرب ، أغير عليهم فى حيّهم فهربوا وتبعتهم براقش فرجع الذين أغاروا خائبين ، وأخذوا فى طلبهم لهم ، فسمعت براقش وقع حوافر الخيل فنبحت ، فاستدلّوا على موضعهم بنباحها ، فاستباحوهم قتلاً وسفكًا لدمائهم .

انظر : «لسان العرب» (٢٦٦/٦) ، «مجمع الأمثال» (٢/ ١٤) ، «البيان والتبيين» (١٤/١) ، «المستطرف» (١/ ٧١) (المراجع) .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذا البيت في ديوان ابن الفارض ص ١٥٥ ، وفيه (عشقتَ ) بدلاً من (هويْتَ ) .

التي الحق فيها مع واحد من المجتهدين : والكلام في ذلك يحصل في فرعين : الفرع الأول : العقليات : وهي على أنواع :

الأول: ما يكون الغلط فيه مانعًا من معرفة الله ورسوله كما في إثبات العلم بالصانع ، والتوحيد والعدل قالوا : فهذه الحق فيها واحد ، فمن أصابه أصاب الحق ومن أخطأه فهو كافر . الثاني : مثل مسألة الرؤية ، وخلق القرآن ، وخروج الموحدين من النار ، وما يُشابه ذلك فالحقُ فيها واحد فمن أصابه فقد أصاب ، ومن أخطأه فقيل : يكفر ومن القائلين بذلك الشافعي (۱) ، فمن أصحابه من حمله على ظاهرة ، ومنهم من حمله على كفران النعم . الثالث : إذا لم تكن المسألة دينية كما في تركب الأجسام من ثمانية أجزاء ، وانحصار اللفظ في المفرد ، والمؤلف ، قالوا : فليس المخطىء فيها بآثم ، ولا المصيب فيها بمأجور . أقول التكفير لمجتهدي الإسلام بمجرد الخطأ في الاجتهاد في شيء من مسائل العقل عَقبة كثود (۱) لا يصعد إليها إلا من لا يُبالى بدينه ، وغالب القول به ناشيء عن العصبية ، وبعضه ناشيء عن شبهة واهية ليست من الحُجَّة في شيء ".

# التصويب في مسائل الفروع

الفرع الثاني: المسائل الشرعية: فذهب الجمهور ومنهم الأشعرى والباقلاني إلى أنها قسمان (٤):

<sup>(</sup>۱) نسبة التكفير لمن جهل أو أنكر شيئًا من الصفات عن تأويل أو شبهة إلى الشافعي فيه نظر ؛ لأن ابن أبي حاتم قد روى عنه بسند صحيح ، قال يونس : سمعت الشافعي يقول : لله أسماء وصفات لا يسعُ أحدٌ رَدَّها ، ومن خالف بعد ثبوت الحُجَّة عليه فقد كفر ، وأما قبل قيام الحُجَّة ؛ فإنه يُعذر بالجهل لا يدرك بالعقل ولا الرؤية والفكر . نقله الحافظ في « فتح الباري » (٤١٨ /١٣) ، والذهبي في « العلو » ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٢) عَقَبَةُ كَثُودٌ وكَأْدَاءُ: أي صعبة ، والكُوّداءُ: الصّعَداء . انظر : «القاموس » (٤/٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «إرشاد الفحول» (٧٤٣/٢) .

<sup>(</sup>٤) انظر : ذلك بالتفصيل في « البحر المحيط » (٦/ ٢٤٠ - ٢٤٧) ، مع « إرشاد الفحول » (٦/ ٧٤٤) .

الأول: ما كان قطعيًا معلومًا بالضرورة أنه من الدين كوجوب الصلوات الخمس ، وصوم رمضان ، وتحريم الزنا ، والخمر ، فليس كل مجتهد فيها بمصيب ، بل الحق فيها واحد ، فالموافق له مصيب ، والمخطئ غير معذور ، وكفَّره جماعة منهم لمخالفته للضروري ، وإن كان فيها دليل قاطع ، وليست من الضروريات الشرعية فقيل : إن قصر فهو مخطئ غير آثم .

الثانى: المسائل الشرعية التى لا قاطع فيها ، وإن اختلفوا فى ذلك اختلافًا طويلًا ، واختلف النقل عنهم فى ذلك اختلافًا كثيرًا ، فذهب جَمْعٌ جَمِّمٌ إلى أَنَّ كل قول من أقوال المجتهدين فيها حق ، وإن كل واحد منهم مصيب حكاه الماوردى ، والرويانى ، عن الأكثرين .

قال الماوردى: وهو قول أبى الحسن الأشعرى ، والمعتزلة ، وذهب أبو حنيفة ، ومالك ، والشافعى ، وأكثر الفُقهاء إلى أن الحق فى أحد الأقوال ولم يتعين لنا ، وهو عند الله مُتَعَيِّن لاستحالة حِلَّ شيء واحد وحُرْمته فى زمان وشخص ، ثم اختلفوا هل كل مجتهد مصيب أم لا ؟ فعند مالك والشافعي وغيرهما أن المصيب منهم واحد وإن لم يتعيَّن ، وأنَّ جميعهم خطئ إلا ذلك الواحد .

وقال جماعة: منهم أبو يوسف (١): إن كل مجتهد مصيب ، وإن كان الحق مع الواحد ، وروى بمثله عن أصحاب مالك ، وابن سُرَيج ، وأبى حامد ، وذهب قوم إلى أن الحق واحد ، والمخالف له مخطئ آثم ويختلف خطؤه على قدر ما يتعلَّق به الحُكم وبه قال الأصم (٢)

<sup>(</sup>۱) يعقوب بن إبراهيم ، أبويوسف ، القاضى ، الفقيه ، الإمام ، صاحب أبى حنيفة ، ولى القضاء لهارون الرشيد ، توفّى ببغداد سنة ۱۸۲ هـ . انظر : «الجواهر المضية » (۳/ ۲۱۱) ، «وفيات الأعيان » (۲/ ۳۷۸) .

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بن كيسان ، أبو بكر الأصم ، فقية معتزلٌ ، مُفَسِّرٌ ، له : التفسير ، المقالات ، توفّى سنة ٢٢٥ هـ ، وكان واسع العلم جليل القدر مع بدعته . أنظر : «الأعلام» (٣٢٣/٣) .

والمريسى (١) ، وابن عُلَيَّة ، وحُكى عن أهل الظاهر ، وعن جماعة من الشافعية ، وطائفة من الحنفية .

وقد طَوَّل أئمة الأصول الكلام في هذه المسألة وأوردوا من الأدِلَّة ما لا تقوم به الحُجَّة ، واستكثر من ذلك الرازى في «المحصول» (٢) ولم يأت بما يُشفى طالب الحق ، وههنا دليل يرفع النزاع ، ويوضِّح الحق إيضاحًا لا يبقى بعده ريب لمرتاب ، وهو الحديث الثابت في الصحيح من طُرُق « أن الحاكم إذا اجتهد فأصاب فله أجران ، وإن اجتهد فأخطأ فله أجر » (٣) فهذا الحديث يُفيدك أن الحق واحد ، وأن بعض المجتهدين يوافقه ، فيقال له مُصيب ، ويستحقُّ أجرين ، وبعض المجتهدين يخالفه ، ويقال له : مخطئ ، واستحقاقه الأجر لا يستلزم كونه مصيبًا ، واسم الخطأ عليه لا يستلزم أن لا يكون له أجر .

فمن قال : كل مجتهد مصيب ، وجعل الحق متعددًا بتعدُّد المجتهدين فقد أخطأ خطأ بَيِّنًا ، وخالف الصواب مخالفة ظاهرة ، فإنَّ النبى صلى الله عليه وآله وسلم جعل المجتهدين قسمين ، مصيبًا ومخطئًا ولو كان كل واحد منهم مصيبًا لم يكن لهذا التقسيم معنى ، وهكذا من قال أن الحق واحد ومخالفه آثم ، فإنَّ هذا الحديث يَرُدُ عليه رَدًّا بَيِّنًا ، ويدفعه دَفْعًا ظاهرًا ؛ لأنَّ النبى صلى الله عليه وسلم سَمَّى من لم يُوافق الحق في اجتهاده مخطئًا ورتَّب على ذلك استحقاقه للأجر ، فالحق الذي لا شكَّ فيه ولا شُبهة أن الحق واحد ، ومخالفه مخطئ مأجورٌ إذا كان قد وَفَى

<sup>(</sup>۱) بشر بن غيّات المريسى: من رؤوس الجهمية المبتدعة ، وهو من القائلين بالإرجاء وبدعة خلق القرآن ، هلك سنة ۲۱۸ هـ . انظر : «تاريخ بغداد» (۷/ ۵٦) ، «ميزان الاعتدال» رقم ۱۲۱٤ ، «التبصير في الدين» ص ۹۹ .

<sup>(</sup>٢) انظر : «المحصول» (ج ٢/ ق ٣/ ٨١ – ٨٨) .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الاعتصام (٧٣٥٢) ، ومسلم كتاب الأقضية (١٧١٦/١٥) .

الاجتهاد حَقَّه ولم يقصر في البحث بعد إحرازه لما يكون به مجتهدًا . ومما يحتج به على هذا حديث : « القضاة ثلاثة » (١) فإنه لو لم يكن الحق واحدًا لم يكن للتقسيم (٢) معنًى ، ومثله قوله صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم لأمير السرية : « وإن طلب منك أهل حصن النزول على حُكم الله فلا تُنزلهم على حُكم الله فإنك لا تدرى أتصيب حُكم الله فيهم أم لا » (٣) .

# عدم تعدد حكم الله في مسألة واحدة

وما أشنع ما قاله هؤلاء الجاعلون لحكم الله عز وجل متعددًا بتعدّد المجتهدين ، تابعًا لما يصدر عنهم من الاجتهادات فإنَّ هذه المقالة مع كونها مخالفة للأدب مع الله عز وجل ومع شريعته المُطَهَّرة هي أيضًا صادرة عن مَحضِ الرأى الذي لم يشهد له دليل ، ولا عَضّدَتْهُ شُبهة تقبلها العقول ، وهي أيضًا مخالفة لإجماع الأمة ، سَلَفِها وخَلفِها ، فإنَّ الصحابة ومَنْ بعدهم في كل عصر من العصور ما زالوا يخطئون من خالف في اجتهاده ما هو أنهض مما تمسَّك به ومن شكَّ في ذلك وأنكره فهو لا يدرى بما في بطون الدفاتر الإسلامية بأسرها من التصريح في كثير من المسائل بما في بطون الدفاتر الإسلامية بأسرها من التصريح في كثير من المسائل بعضهم على بعض .



<sup>(</sup>۱) صحيح: ولفظه: القضاة ثلاثة: واحد في الجنة واثنان في النار، فأمًّا الذي في الجنة، فَرَجُلٌ عَرَفَ الحق فقضى به، ورجلٌ عرف الحق فجار في الحكم، فهو في النار، ورجل قضى للناس على جهلٍ فهو في النار» رواه أبو داود كتاب الأقضية (٣٥٧٣)، الترمذي كتاب الأحكام (١٣٢٢)، وابن ماجه كتاب الأحكام (٢٣١٥)، والحاكم في «المستدرك» (١٩٠/٤)، وصحّحه على شرط مسلم، وأقرَّه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام البغوى في «شرح السُّنة» (٦/ ٩١) : وفي هذا الحديث دليل على أنه ليس كل مجتهد مُصيبًا ، إذ لو كان كلُّ مجتهدٍ مصيبًا ، لم يكن لهذا التقسيم معنى ، وهو قول الشافعى ، ومذهبه . . . » .

<sup>(</sup>۳) صحیح : رواه مسلم کتاب الجهاد (۳/ ۱۷۳۱) ، وأبو داود عن بُرَیْدة ﷺ (۲٦۱۲) ، والترمذی کتاب الدِّیات (۱٤۰۸) .

#### القولان المتناقضان للمجتهد

الثامنة: لا يجوز أن يكون لمجتهد في مسألة قولان متناقضان (١) في وقت واحد بالنسبة إلى شخص واحد ، لأن دليلهما إن تعادلا من كل وجه ولم يمكن الجمع ولا الترجيح وجب عليه الوقف ، وإن أمكن الجمع يجب المصير إليه ، وإن ترجّع أحدهما على الآخر تعين الأخذ به ، وأما في وقتين فجائز لجواز تغيّر الاجتهاد الأول ، وظهور ما هو أولى بالأخذ .

وأما بالنسبة إلى شخصين ، فيكون ذلك على اختلاف المذهبين المعروفين عند تعادل الأمارتين ، فمن قال بالتخيير جوَّز ذلك له ، ومن قال بالوقف لم يُجَوِّزهُ ، وإذا أفتى مرة ثم سئل ثانيًا عن تلك الحادثة ، فإن كان ذاكرًا لطريق الاجتهاد الأول جاز له الفتوى به ، وإن نسيه لزمه أن يستأنف الاجتهاد فإن أداه اجتهاده إلى خلاف فتواه في الأول أفتى بما أدى إليه اجتهاده ثانيًا ، وإن أدى إلى موافقة ما قد أفتى أولاً به ، وإن لم يعز له الفتوى .

## حكم المجتهد بما يخالف اجتهاده

وإذا حكم المجتهد بما يخالف اجتهاده فحُكمه باطل ، لأنه مُتَعَبِّد بما أدى إليه اجتهاده ، ولا يحل له أن يقلد عجتهدًا آخر في ما يخالف اجتهاده ، ولا خلاف في هذا .

وأما قبل أن يجتهد فالحق أنه لا يجوز له تقليد مجتهد آخر مطلقًا ، وقيل : يُقلّد مجتهدًا من الصحابة ، ولأهل الأصول في هذه المباحث كلام طويل وليست بمحتاجة إلى التطويل فإن القول فيها لا مستند له إلا محض الرأى .

<sup>(</sup>١) انظر : تفصيل ذلك في : « إرشاد الفحول» (٢/ ٧٥٠) .

### في التفويض للمجتهد

التاسعة: في جواز تفويض المجتهد من الله تعالى: لا خلاف في جواز التفويض إلى النبى صلى الله عليه وآله وسلم ، أو المجتهد أن يحكم بما رآه بالنظر والاجتهاد ، وإنما الخلاف في تفويض الحكم بما شاء المفوض وكيف اتفق له فذهب قوم إلى الجواز (١) ، وقال جماعة بالمنع وهو الصواب .

وتفويض من كان ذا علم بأن يحكم ما أراد من غير تقييد بالنظر والاجتهاد مع كون الأحكام الشرعية تختلف مسالكها ، ولا علم للعبد بما هو الحق عند الله لا ينبغى لمسلم أن يقول بجوازه ولا يتردّد فى بُطلانه وغالب ما جاءوا به فى هذه المسألة من الأدلة واقع فى غير موقعه لا يمكن الاستدلال على محل النزاع بشىء منها تقبله العقول ، ولا بدليل يدل عليه الشرع ؛ بل جميع ما جاءوا به جهل على جهل ، وظُلُمات بعضها فوق بعض .



<sup>(</sup>۱) وهو قول باطل . قال أبو على الجُبَّائي : يجوز ذلك للنبى دون العالم ، واختاره ابن السمعانى ، وذكر الشافعى فى «الرسالة» ما يدلُّ عليه ، واختار ابن الحَاجِب أنه لم يقع فى الشريعة . انظر : «تشنيف المسامع» (٢/ ٢١٦ – ٢١٨) .

رَفْعُ بعِس (ارَجَمِلِ) (الْخِشَّ يَ (سِّلِيمَ) (الْفِرَدُ وَكِرِسَ www.moswarat.com

# الفصل الثاني

# في التقليد وما يتعلق به من أحكام المفتى والمستفتى

وفيه ست مسائل:

الأولى : في حَدِّ التقليد والمفتى والمستفتى .

# حَدُّ التقليد

أما التقليد: فأصله: في اللغة من القلادة التي يقلد غيره بها (١) ، ومنه تقليد الهدى (٢) فكأن المُقلِّد جعل ذلك الحُكم الذي قَلَّد فيه المجتهد كالقِلاَدة في عُنُق من قَلَّده ، وذكروا له اصطلاحًا حدودًا والأولى أن يُقال: هو قبول رأى من لا تقوم به الحُجَّة بلا حُجَّة (٣) ، وفوائد هذه القيود معروفة .

# حَدُّ المفتى

والمفتى: هو المجتهد وقد تقدَّم بيانه ، ومثله قول من قال : إن المفتى الفقيه ؛ لأن المراد به المجتهد فى مصطلح أهل الأصول ، والمستفتى : من ليس بمجتهد أو من ليس بفقيه ، وقبول قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم والعمل به ليس من التقليد فى شيء ؛ لأن قوله صلى الله عليه وسلم وفعله نفس الحُجَّة ، وقد نقل القاضى فى « التقريب »

<sup>(</sup>١) انظر : المعنى اللغوى للتقليد في : « القاموس » (٣/ ٦٧٤) ، « المصباح المنير » (٢/ ٥١٢) .

 <sup>(</sup>۲) تقليد الهدى: هو أن يُعَلِّق في عنق البعير قطعةٌ من جِلْدِ ليُعْلَمَ أنهُ هَدى ، فيكف النَّاسُ عنه . انظر : «المصباح المنير» (۲/ ٥١٢) ، «أساس البلاغة» ص ٧٨٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تعريف التقليد في : «البرهان» (٢/ ١٣٥٧) ، «المستصفى» (٢/ ٣٨٧) ، «إحكام الفصول» (٢/ ٢٥٧) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٤٥٧) «إلبحر المحيط» (٦/ ٢٧٠) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٥٥٧) .

الإجماع على أن الآخذ بقول النبى صلى الله عليه وسلم والراجع إليه ليس بمقلّد بل هو صائر إلى دليل وعلم يقين . انتهى .

### التقليد في المسائل العقلية

الثانية : اختلفوا في المسائل العقلية وهي المتعلقة بوجود البارى وصفاته هل يجوز التقليد فيها أم لا؟ (١).

قال العنبرى (٢): يجوز ، وذهب الجمهور إلى أنه لا يجوز ، وحكاه أبو إسحق الأستاذ عن إجماع أهل العلم من أهل الحق وغيرهم من الطوائف .

قال ابن القطان : لا نعلم خلافًا فى امتناع التقليد فى التوحيد ، وحكاه ابن السمعانى عن جميع المتكلِّمين ، وطائفة من الفُقَهاء .

وقال الجويني في « الشامل » لم يقل بالتقليد في الأصول إلا الحنابلة (٣) ، وقال الإسفراييني لا يخالف فيه إلا أهل الظاهر . قال الأستاذ أبو منصور : فلو اعتقد من غير معرفة بالدليل فاختلفوا فيه ، فقال أكثر الأئمة إنه مؤمن من أهل الشفاعة ، وإن فسق بترك الاستدلال وبه قال أئمة الحديث .

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل ذلك في « البحر المحيط » (٦/ ٢٧٧) ، « التمهيد » للكلوذاني (٤/ ٣٩٧) ، « شرح تنقيح الفصول » ص ٢٠٠ ، « المحصول » (٣/ ٣/٣) ، « اللَّمع، » ص ٧٠ ، « فواتح الرحوت » (٢/ ٤٠١) ، « المحلَّى على جمع الجوامع » (٢/ ٤٠١) .

<sup>(</sup>۲) عبید الله بن الحسن بن حصین العنبری ، القاضی ، قال أبو داود : كان فقیهًا ، وقال النسائی : فقیه بصری ، ثقة ، له أقوال انتقدها علیه العلماء . انظر : «التهذیب» (۷/۸) ، «الوصول» (۲/ ۳۳۸) ، «أحكام ابن حزم» (۵/ ۹/۵) .

<sup>(</sup>٣) في نسبة ذلك إلى الحنابلة نظرٌ ، فعندهم : يُحرَّم التقليد في معرفة الله سبحانه وفي التوحيد ذكره أبو الخطاب الكلوذاني عن أحمد وعامَّة العلماء ، وبه قال ابن عقيل والحلواني ، وابن قاضي الجبل . انظر : «نزهة الخاطر» (٢/ ٤٤٩) ، «صفة الفتوى» ص ٥١ ، «المدخل إلى مذهب أحمد» ص ١٩٣ ، «المسودة» ص ٤٥٧ – ٤٥٨ ، «شرح الكوكب» (١٩٣٥) ، «التمهيد» للكلوذاني (١٩٣٤) .

# حكم إيمان المقلد

وقال الأشعرى (١) وجمهور المعتزلة: لا يكون مؤمنًا حتى يخرج فيها عن جُملة المقلدين انتهى ، فيالله العجب من هذه المقالة التى تقشعر لها الجلود ، وترجف عند سماعها الأفئدة ، فإنها جناية على جمهور هذه الأمة المرحومة ، وتكليف لهم بما ليس فى وسعهم ولا يُطيقونه .

وقد كفى الصحابة الذين لم يبلغوا درجة الاجتهاد ولا قاربوها الإيمان الجملى ولم يكلِّفهم رسول الله صلَّى الله عليه وسلم وهو بين أظهرهم بمعرفة ذلك ولا أخرجهم عن الإيمان بتقصيرهم عن البلوغ إلى العلم بذلك بأدلته .

وما حكاه أبو منصور عن أئمة الحديث فلا يصحُّ التفسيق عنهم بوجه من الوجوه ، بل مذهب سابقهم ولاحقهم الاكتفاء بالإيمان الجملى ، وهو الذى كان عليه خير القرون ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم .

#### تحريم النظر في الأدلة الكلامية

بل حَرَّم كثير منهم النظر في ذلك وجعله من الضلالة والجهالة ، ومن أمعن النظر في أحوال العوام وجد الإيمان في صدر كثير منهم كالجبال الرواسي ، ونجد بعض المشتغلين بعلم الكلام الخائضين في معقولاته التي يتخبَّط فيها أهلها لا يزال ينقص إيمانه وتنتقض منه عُروة عُروة ، فإن أدركته الألطاف الربانية نجا وإلا هلك ؛ ولهذا تمنى كثير منهم في آخر عُمره أن يكون على دين العجائز ، ولهم في ذلك من الكلمات المنظومة والمنثورة ما لا يخفى على مَنْ له اطلاع على أخبار الناس .

<sup>(</sup>۱) نسبة ذلك إلى الأشعرى لا تصح مع اشتهار هذه المقالة عنه ، وقد أنكر ذلك أبو القاسم القشيرى ، والإمام أبو محمد الجوينى وغيرهما من المحققين صحة ذلك عنه . قاله الزركشى في «البحر المحيط» (٦/ ٢٧٨ – ٢٧٩) .

# إنكار القول بوجوب تعلم الأدلة

وأنكر القشيرى والجويني وغيرهما من المحقّقين صِحّة الرواية المتقدمة عن الأشعرى .

قال ابن السمعانى: إيجاب معرفة الأصول على ما يقوله المتكلّمون بعيد عن الصواب جدًا ، ومتى أوجبنا ذلك فمتى يوجد من العوام الذين هم السوادُ الأعظم من يعرف ذلك كيف وهم لو عرضت عليهم تلك الأدلة لم يفهموها وإنما غاية العامّى أن يتلقّن ما يُريد أن يعتقده من العلماء ويتبعهم فى ذلك ، ثم يسلم عليها بقلب طاهر عن الأهواء ، ثم يعض عليها بالنواجذ فلا يجول ولا يزول ، فهنينًا لهم السلامة والبُغد عن شُبُهات دخلت على أهل الكلام (١).

# التقليد في مسائل الفروع

الثالثة : اختلفوا في المسائل الشرعية الفرعية هل يجوز التقليد فيها أم لا ؟ فذهب جماعة من أهل العلم إلى أنه لا يجوز مطلقًا .

قال القرافى : مذهب مالك وجمهور العلماء وجوب الاجتهاد وإبطال التقليد (٢) . وادعى ابن حزم (٣) الإجماع على النهى عن التقليد وقال : فههنا مالك ينهى عن التقليد ، وكذلك الشافعى ، وأبو حنيفة .

<sup>(</sup>١) انظر: هذا النص بطوله في : «البحر المحيط» (٦/ ٢٧٩) .

<sup>(</sup>۲) هذا النقل عن القرافي يحتاج إلى تحرير ، ففي "شرح تنقيح الفصول" ص ٤٤٣ : 

« والذي تنزل به الواقعة ، وبلغ رتبة الاجتهاد ، فإن لم يكن قد اجتهد فأكثر أهل السنة على أنه لا يجوز له التقليد أو هو مذهب مالك ، وقال أحمد بن حنبل ، وإسحاق ، والثوري : يجوز مطلقًا » ، يجوز له التقليد أو هو مذهب مالك أنه قال : يجب على العوام تقليد المجتهد في الأحكام » ، وقال الباجي في وفي ص ٣٠٠ نقل عن مالك أنه قال : يجب على العوام تقليد المجتهد في الأحكام » وأنكر ذلك «إحكام الفصول » (٢/ ٢٣٦) : وأما العامى فقال أكثر الناس ، فرضه تقليد العالم ، وأنكر ذلك شذوذ من المتكلمين ، ونحو ذلك في «الوصول » لابن برهان (٢/ ٣٥٨) ، «شرح المحصول » للقرافي (٤/ ٩٥٨) .

<sup>(</sup>٣) انظر : «أحكام ابن حزم» (٧/٥٩) ، وما بعدها في باب: إبطال التقليد .

وقد ذكرت نصوص الأئمة الأربعة المصرحة بالنهى عن التقليد فى الرسالة التى سَمَّيتها « الجنة فى الأسوة الحسنة بالسَّنة » فلا نُطَوِّل المقام بذكر ذلك ، وبهذا تعلم أن المنع من التقليد إن لم يكن إجماعًا فهو مذهب الجمهور ، ويُؤيّد هذا حكاية الإجماع على عدم جواز تقليد الأموات وكذلك إن عمل المجتهد برأيه إنما هو رُخصة له عند عدم الدليل ، ولا يجوز لغيره أن يعمل به بالإجماع ، فهذان الإجماعان يجتثان التقليد من أصلة .

# ذمُ التقليد وبيان جنايته على الشرع

فالعجب من كثير من أهل الأصول حيث لم يحكوا هذا القول إلاَّ عن بعض المعتزلة ، وقابل مذهب القائلين بعدم الجواز بعض الحشوية ، فقال : يجب مطلقًا ويحرم النظر وهؤلاء لم يقنعوا بما هم فيه من الجهل حتى أوجبوه على أنفسهم وعلى غيرهم ، فإنَّ التقليد جهل وليس بعلم .

والمذهب الثالث التفصيل ، وهو أنه يجب على العامّى ، ويحرم على المجتهد ، وبهذا قال كثير من أتباع الأئمة الأربعة (1) ، ولا يخفاك أنه إنما يُعتبر في الخلاف أقوال المجتهدين ، وهؤلاء هم مُقلِّدون فليسوا ممن يُعتبر خلافه ولا سيّما وأثمتهم الأربعة يمنعونهم من تقليدهم وتقليد غيرهم ، وقد تعسفوا فحملوا كلام أثمتهم هؤلاء على أنهم أرادوا المجتهدين من الناس لا المقلّدين فيالله العجب والحاصل أنه لم يَأْت من جَوَّز التقليد فضلاً عمن أوجبه بحُجَّة ينبغى الاشتغال بجوابها قط ولم نؤمر بِرَدِّ شرائع الله سبحانه إلى آراء الرجال ، بل أُمرنا بما قاله سبحانه : فَوْم إِلَى الله عليه وسلم يأمر من يُرسله من أصحابه رسوله ، وقد كان صلى الله عليه وسلم يأمر من يُرسله من أصحابه بالحكم بكتاب الله ، فإن لم يجد فبِسُنة رسول الله ، فإن لم يجد فبما يظهر بالحكم بكتاب الله ، فإن لم يجد فبِسُنة رسول الله ، فإن لم يجد فبما يظهر بالحكم بكتاب الله ، فإن لم يجد فبِسُنة رسول الله ، فإن لم يجد فبما يظهر بالحكم بكتاب الله ، فإن لم يجد فبِسُنة رسول الله ، فإن لم يجد فبما يظهر بالحكم بكتاب الله ، فإن لم عديث معاذ ، وأمًا ما ذكروه من استبعاد أن يفهم له من الرأى كما في حديث معاذ ، وأمًا ما ذكروه من استبعاد أن يفهم

<sup>(</sup>١) وهذا هو الصحيح كما سبق في التعليق قبله فراجعه .

 <sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية : ٥٩ .

المُقَصِّرون نصوص الشرع وجعلوا ذلك ، مُسَوِّغًا للتقليد ، فليس الأمر كما ذكروه فههنا واسطة بين الاجتهاد والتقليد ، وهي سؤال الجاهل للعالم عن الشرع (۱) فيما يعرض له لا عن رأيه البحت واجتهاده المحض ، وعلى هذا كان عمل المُقَصِّرين من الصحابة والتابعين وتابعيهم ومن لم يَسَعْهُ ما وسع أهل هذه القرون الثلاثة الذين هم خير قرون هذه الأمة على الإطلاق فلا أوسع الله عليه ، وقد ذمَّ الله تعالى المُقلِّدين في كتابه العزيز في كثير (۲) ، ومن أراد استيفاء هذا البحث على التمام فليرجع إلى « القول المفيد في حكم التقليد » « وأدب الطلب ومنتهى الأرب » للشوكاني « وإرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد » للسيد محمد بن الأرب » للشوكاني « وأعلام الموقعين عن رب العالمين » للحافظ ابن القيم ، « وحديث الأذكياء » للسيد العلامة أحمد حسن القنوجي (٤) ، « وايقاظ همم أولى الأبصار » للفلائي (٥) ، « ودراسات اللبيب في الأسوة « وإيقاظ همم أولى الأبصار » للفلائي (٥) ، « ودراسات اللبيب في الأسوة

<sup>(</sup>١) والحق الذي قرره أهل العلم هنا أن المسألة بين إفراط وتفريط ، والحق في الاعتدال فإن العوام ليسوا على مرتبة واحدة ، فبعضهم يحتمل عقله الدليل ، فلا بأس بذكره له ، وبعضهم عقله لا يحتمل ذلك ، ولا فائدة من ذكره له ، وخاصة إذا كان النص يرتبط بنصوص أخرى ، وقد ابتلى المصنف وشيخه الشوكاني ومن قبلهم ابن حزم في زمانهم بجماعة سدوا باب الاجتهاد وأوجبوا التقليد حتى على العلماء ، وتعصبوا لمذاهبهم حتى فيما صح مخالفته للدليل الشرعي ، فصار عند هؤلاء كما تراه في عبارتهم ردّ فعل – في مسألة التقليد – أبعدهم عن الاعتدال .

انظر : «الوصول» لابن برهان (۲/ ۳٦٠) مع التعليق عليه ، وكذا «بلوغ السول في مدخل علم الأصول» ص ٢٥ ، ٧٠ - ٨١ .

<sup>(</sup>٢) نذكر على سبيل المثال فى ذم المقلّدين قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَلِحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ۗ ءَابَاتَهَا وَاللّهُ أَمْرَنَا يَهِما ﴾ ( الأعراف : ٢٨ ) .

<sup>(</sup>٣) محمد بن إسماعيل الكحلاني ، الصنعاني المعروف بالأمير ، فقية ، مجتهد ، مُتَكَلِّم ، من كبار علماء اليمن ، أصول ، مُحَدِّث . له : إجابة السائل في الأصول ، وسبل السلام ، توفى سنة ١١٨٢ هـ . انظر : «البدر الطالع» (٢/ ١٣٣) ، «فهرس الفهارس» (١/ ٣٨٧) .

<sup>(</sup>٤) هو العلَّامة الجليل: أحمد بن حسن بن على القنوجي ، البخارى الهندى ، أخو العلَّامة صديق خان المصنف له: الشهاب الثاقب في حديث الأذكياء.

انظر : « هدية العارفين » (١/ ١٨٨) ، « إيضاح المكنون » (٢/ ٦٠) .

<sup>(</sup>٥) صالح بن محمد بن نوح العمرى المالكي المشهور بالفُلَّاني ، فقية ، أصولًى ، مُحَدُّث . له : قطف الثمر في أسانيد المصنفات ، تحفة الأكياس . توفّي سنة ١٢١٨ هـ . انظر : «فهرس =

الحسنة بالحبيب » للعلامة محمد معين السندى (١) ، وغير ذلك مَّا أُلُّف في هذا الباب .

واعلم أنه لا خلاف فى أن رأى المجتهد عند عدم الدليل إنما هو رُخصة له يجوز له العمل بها عند فَقْدِ الدليل ، ولا يجوز لغيره العمل بها بحالٍ من الأحوال ، ولهذا نهى كبار الأئمة عن تقليدهم وتقليد غيرهم ، وقد عرفت حال المُقلِّد أنه إنما يأخذ بالرأى لا بالرواية ، ويتمسَّك بمحض الاجتهاد عن مُطالب بحُجَّة فمن قال إن رأى المجتهد يجوز لغيره التمسك به ويسوغ له أن يعمل به فيما كلَّفه الله فقد جعل هذا المجتهد صاحب شرع ، ولم يجعل الله ذلك لأحد من هذه الأمَّة بعد نبيها صلى الله عليه وسلم .

ولا يتمكَّن كامل ولا مقصر أن يحتج على هذا بحُجَّة قطُّ ، وأمَّا مجرد الدعاوى والمجازفات فى شرع الله فليست بشىء ولو جازت الأمور الشرعية بمجرد الدعاوى لادَّعى من شاء ما شاء وقال من شاء بما شاء .

## حكم فتوى غير الجتهد

الرابعة: اختلفوا هل يجوز لمن ليس بمجتهد أن يُفتى بمذهب إمامه الذى يُقلَّده أو بمذهب إمام آخر (٢): فقيل: لا يجوز، وإليه ذهب جماعة من أهل العلم منهم أبو الحسين البصرى والصيرفى وغيرهما، وذهب جماعة إلى أنه يجوز للمقلِّد أن يُفتى بمذهب مجتهد من المجتهدين بشرط أن يكون ذلك المفتى أهلًا للنظر، مُطَّلِعًا على مأخذ ذلك القول

<sup>=</sup> الفهارس» (١/ ٢٠٩) ، « هدية العارفين » (١/ ٤٢٤) ، « إيضاح المكنون » (١/ ٢٨) .

<sup>(</sup>۱) محمد عابد بن أحمد بن محمد السندى ، المدنى ، فقية ، مُحَدِّث ، حافظ ، من كبار علماء عصره . له : شرح تيسير الوصول ، حصر الشارد ، توفّى سنة ١٢٥٧ ه . وترجمة المصنف في «أبجد العلوم» (٣/٧١) ، الشوكانى في «البدر الطالع» (٢/٧٢) ، «فهرس الفهارس» (٣٦٣/١) .

 <sup>(</sup>۲) انظر : تفصيل المسألة في : «البحر المحيط» (٦/ ٩٣) وما بعدها ، «إرشاد الفحول»
 (٧٦٦/٢) .

الذي أفتى به ، وإلاَّ فلا يجوز ، وهو المحكى عن القَفَّال ، ونسبه بعض المُتَأَخِّرين إلى الأكثرين ، وليس كذلك ولعَلَّهُ يعنى الأكثرين من المقلِّدين .

وذهب طائفة إلى أنه يجوز للمقلّد أن يُفتى إذا عدم المجتهد ، وإلاً فلا . وقال آخرون : إنه يجوز لمقلّد الحي أن يُفتى بما شافهه به ، أو ينقله إليه موثوق بقوله أو وجده مكتوبًا في كتاب معتمد عليه ، ولا يجوز له تقليد الميت .

قال الروياني والماوردي : إذا علم العامي حُكم الحادثة ودليلها ، فهل له أن يُفتى ؟ فيه أوجه ثالثها إن كان الدليل نصًا من كتاب أو سُنة جاز ، وإن كان نظرًا واستنباطًا لم يجز قال : والأصحُ أنه لا يجوز مطلقًا ؛ لأنه قد يكون هناك دلالة تعارضها أقوى منها .

# ما يجب على العامى في اختيار من يفتيه

الخامسة: إذا تقرر لك أن العامى يسأل العالم والمقصر يسأل الكامل فعليه أن يسأل أهل العلم المعروفين بالدين وكمال الورع عن العالم بالكتاب والسنة العارف فيهما والمطّلع على ما يحتاج إليه في فهمهما من العلوم الآلية حتى يدلُّوه عليه ويرشدوه إليه فيسأله عن حادثته طلبًا منه أن يذكر له فيها ما في كتاب الله سبحانه أو ما في سنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فحينئذ يأخذ الحق من معدنه ، ويستفيد الحُكم من موضعه ، ويستريح من الرأى الذي لا يأمن المتمسك به أن يقع في الخطأ المخالف للشرع ، المباين للحق ، ومن سلك هذا المنهج ومشى في هذه الطريق لا يعدم مطلبه ، ولا يفقد من يرشده إلى الحق ، فإنَّ الله سبحانه قد أوجد لهذا الشأن مَنْ يقوم به ويعرفه حق معرفته في كل زمان ، وعند ذلك يكون حُكم هذا المُقَصِّر حُكم المُقصِّرين من الصحابة والتابعين ذلك يكون حُكم هذا المُقصِّر ون النصوص من العلماء ، ويعملون على وتابعيهم ، فإنهم كانوا يَسْتَروُون النصوص من العلماء ، ويعملون على

ما يرشدونهم إليه ، ويدلونهم عليه .

# حكم التزام العوام بمذهب معين

السادسة: اختلف المجوزون للتقليد هل يجب على العامى التزام مذهب معين فى كل واقعة (١) فقال جماعة منهم: يلزمه ورجَّحه الكيا، وقال آخرون: لا يلزمه ورجَّحه ابن برهان والنووى، واستدلوا بأنَّ الصحابة لم يُنكروا على العامَّة تقليد بعضهم فى بعض المسائل وبعضهم فى البعض الأخر، وذكر بعض الحنابلة أن هذا مذهب أحمد بن حنبل (٢).

وقد كان السلف يقلدون من شاءوا قبل ظهور المذاهب.

وقال ابن المنير (٣): الدليل يقتضى التزام مذهب معين بعد الأربعة لا قبلهم ، انتهى .

وهذا التفصيل مع زعم قائله ، أنه اقتضاه الدليل من أعجب ما يسمعه السامعون ، وأغرب ما يعتبر به المنصفون .

#### هل يجوز للمقلد الخروج على مذهب إمامه ؟

وأما إذا التزم العامى مذهبًا معينا فلهم فى ذلك خلاف آخر وهو أنه هل يجوز له أن يخالف إمامه فى بعض المسائل ويأخذ بقول غيره ؟ فقيل : لا يجوز ، وقيل : إن كان قد عمل بالمسألة لم يجز له الانتقال ، وإلا جاز ، وقيل : إن كان بعد حدوث الحادثة التى قلد فيها

<sup>(</sup>۱) انظر: «البحر المحيط» (٦/ ٢٩٢) ، «المجموع» (١/ ٢٩٠) ، «روضة الطالبين» للنووى (١١٧/١١) ، «صَفة الفتوى» ص ٧١ ، «شرح تنقيح الفصول» ص ٤٣٢ ، «شرح الكوكب» (٤/ ٥٧٤) ، «الوصول» لابن برهان (٣٦٣/٣) .

<sup>(</sup>۲) انظر : «شرح الكوكب المنير » (٤/ ٥٧٥) ، «نزهة الخاطر » (٢/ ٤٥٣) .

 <sup>(</sup>٣) على بن محمد بن منصور الإسكندرى المعروف بابن المُنير ، مُحدَّث ، فقية ، أصولًى .
 من آثاره : شرح على البخارى ، توفى سنة ٦٩٥ هـ . انظر : «هدية العارفين» (١/٤/١) ،
 «نيل الابتهاج» ص ٢٠٣ .

لم يجز له الانتقال ، وإلا جاز واختاره الجوينى . وقيل : إن غلب على ظنه أن مذهب غير إمامه فى تلك المسألة أقوى من مذهبه جاز له وإلا لم يجز ، وبه قال القدورى الحنفى (١) . وقيل : إن كان المذهب الذى أراد الانتقال إليه مما ينقض الحكم لم يجز الانتقال ، وإلا جاز ، واختاره ابن عبد السلام وقيل : يجوز بشرط أن ينشرح له صدره وأن لا يكون قاصدًا للتلاعب ، واختاره ابن دقيق العيد وقد ادّعى الآمدى وابن الحاجب : أنه يجوز قبل العمل لا بعده بالاتّفاق ، واعترض عليهما بأن الخلاف جار فيما ادعيا الاتفاق عليه أما لو اختار المقلد من كل مذهب ما هو الأهون عليه والأخف له ، فقال أبو إسحق المروزى : يفسق وقال ابن أبى هُريرة لا يفسق .

قال ابن عبد السلام: ينظر إلى الفعل الذى فعله ، فإن كان مما اشتهر تحريمه فى الشرع أثم وإلاً لم يأثم (٢) .

وفى « السنن » (٣) للبيهقى عن الأوزاعى : من أخذ بنوادر العلماء خرج عن الإسلام (٤) .

ومن أراد استيفاء هذا البحث على وجه الصواب فليرجع إلى كتابى « الجنة » .

<sup>(</sup>۱) أحمد بن محمد بن جعفر البغدادي القدوري الحنفى ، أبو الحسين ، فقيه الحنفية بالعراق . له : شرح مختصر الكرخى ،الجواهر توفى سنة ٤٢٨ هـ . انظر : «الجواهر المضية» (١/ ٩٣) ، «شذرات الذهب» (٣/ ٢٣٣) .

<sup>(</sup>٢) انظر: هذه النصوص التي ذكرها المصنف في «قواعد الأحكام» للعز بن عبد السلام (٢/ ١٠٩) ، «أحكام الآمدي» (٢/ ٢٣٨) ، «مختصر ابن الحاجب وشرحه» (٢/ ٢٠٩) ، «البحر المحيط» (٦/ ٣٢٠ – ٣٢٣) .

<sup>(</sup>٣) انظر: سُنن البيهقى الكبرى كتاب الشهادات ب/ شهادة أهل الأهواء (٢١١/١٠). (٤) ذكره ابن عبد البر وغيره وزاد: لا يجؤز للعامى تتبع الرخص إجماعًا. وقال القاضى إسماعيل بن إسحاق: ما من عالم إلا وله زلة، ومن جمع زلل العلماء ثم أخذ بها ذهب دينه. انظر: «شرح الكوكب» (٤/ ٥٧٨)، «إرشاد الفحول» (٢/ ٣٧٣).

# المقصد السابع فى التعادل والترجيح

# وفيه ثلاثة مباحث :

المبحث الأول: في معناهما ، وفي العمل بالترجيح ، وفي شروطه ، أما التعادل: فهو التساوى (١) ، وفي الشرع: استواء الأمارتين (٢) ، وأما الترجيح: فهو تقوية أحد الطرفين على الآخر ، فيعلم الأقوى فيعمل به ، ويطرح الآخر والقصد منه تصحيح الصحيح ، وإبطال الباطل . والتعارض: في الاصطلاح تقابل الدليلين على سبيل الممانعة .

وللترجيح (٣) شروط: الأول: التساوى في الثبوت فلا تعارض بين الكتاب وخبر الواحد إلاً من حيث الدلالة. الثاني: التساوى في القوة فلا تعارض بين المتواتر والآحاد، بل يُقَدَّم المتواتر بالاتفاق كما نقله الجويني. الثالث: اتفاقهما في الحُكم مع اتحاد الوقت، والمحل، والجهة

<sup>(</sup>١) وعِدْل الشيء – بالكسر – مِثْله من جنسه أو مقداره ، قال ابن فارس : العِدْلُ الذي يُعَادِلُ في الوزنِ والقدْر . انظر : "المصباح المنير " (٣٩٦/٢) ، " معجم مقاييس اللغة " (٤/ ٢٤٧) .

<sup>(</sup>٢) ذهب جُمهور العلماء من أهل الأصول إلى استواء التعادل والتعارض من ناحية المعنى والاستعمال؛ لأن الأدلة لا تتعارض إلا بعد تعادله فى القوة والدلالة ، وقد فرَّق المصنف بينهما تبعًا للشوكانى وجماعة من الأصوليين .

انظر: تفصيل ذلك في «جمع الجوامع بحاشية العطّار» (۲/ ٤٠) ، «الإبهاج» (٣/ ١٩٩) ، «شرح البدخشي والأسنوي على المنهاج» (٣/ ٢٠٣ ، ٢٠٤) ، «شرح الكوكب» (١٠٦/٤) ، «المحصول» (٢/ ٢/ ٥٠٥) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٧٧٧) .

<sup>(</sup>٣) انظر: شروط الترجيح في: «البحر المحيط» (٦/ ١٠٩ – ١١٠)، «إحكام الفصول» (٦/ ٦٤٦)، «شرح البدخشي والأسنوي على المنهاج» (٣/ ٢١٦)، «التمهيد» للكلوذاني (٢/ ٢١٧)، «شرح الكوكب» (٤/ ٦١٦)، «إرشاد الفحول» (٢/ ٧٧٨)، «التعارض والترجيح» للدكتور محمد الحفناوي ص ٢٩٦.

فلا تعارض بين النهي عن البيع في وقت النداء مع الإِذْن به في غيره .

### أقسام التعارض

وأقسام التعادل والترجيح: بحسب القِسْمة العقلية عشرة ، لأنَّ الأدلة أربعة فيقع التعارض بين الكتاب والكتاب ، وبين الكتاب والسُّنة ، وبين الكتاب والقياس ، وبين السُّنة والسُّنة ، وبين السُّنة والسُّنة ، وبين السُّنة والإجماع ، وبين السُّنة والقياس ، وبين الإجماع والإجماع ، وبين الإجماع والإجماع ، وبين الإجماع والقياس ، وبين القياسين .

قال الرازى فى « المحصول » (١) : الأكثرون اتفقوا على جواز التمسك بالترجيح وأنكره بعضهم وقال : عند التعارض يلزم التخيير والتوقّف ، والحق الأول .

# لا تعارض بين الأدلة القطعية

المبحث الثانى: أنه لا يمكن التعارض بين دليلين قطعيين اتفاقًا سواء كانا عقليين أو نقليين هكذا حكى الاتفاق الزركشى في « البحر » (٢) ، وهكذا إذا كان أحد المتناقضين قطعيًّا والآخر ظنيًّا ؛ لأن الظن ينتفى بالقطع بالنقيض وإنما تتعارض الظَّنيات .

وقد منع جماعة وجود دليلين متكافئين فى نفس الأمر ، بل لابد أن يكون أحدهما أرجح من الآخر وإن جاز خفاؤه على بعض المجتهدين . وهو الظاهر من مذهب عامَّة الفُقَهاء وبه قال العنبرى ونصره ابن السمعانى ، وهو المحكى عن أحمد ، وهو المنقول عن الشافعى ، وقرره الصيرفى .

وعلى فرض التعادل فى نفس الأمر ، وعجز المجتهد عن الترجيح بينهما ، وعدم وجود دليل آخر . قيل : إنه مُخَيَّرٌ وبه قال الباقلاني

<sup>(</sup>١) انظر : «المحصول» (٢/٢/٩٧٥) .

<sup>(</sup>٢) نص على ذلك في «البحر المحيط» (١١٣/٦) .

وغيره ، وقيل : إنهما يتساقطان ويطلب الحُكم من موضع آخر ، أو يرجع المجتهد إلى عموم أو إلى البراءة الأصلية ، وهو المنقول عن أهل الظاهر ، وبه قطع ابن كمِّ وأنكر ابن حزم (١) نسبته إلى الظاهرية ، وقيل : إن كان التعارض بين حديثين تساقطا وإن كان بين قياسين يُخيَّر . حكاه ابن برهان في « الوجيز » عن القاضى ، ونَصَرَهُ ، وقيل : بالوقف وجزم به سليم ، واستبعده الهندى وقيل غير ذلك .

# وجوه الترجيح عند التعارض

المبحث الثالث: في وجوه الترجيح بين المتعارضين: لا في نفس الأمر ؛ بل في الظاهر ، ولم يخالف في ذلك إلا من لا يُعْتَدُّ به ، ومن نظر في أحوال الصحابة والتابعين وتابعيهم ومن بعدهم وجدهم متفقين على العمل بالراجح وترك المرجوح .

واعلم أن الترجيح قد يكون باعتبار الإسناد ، وقد يكون باعتبار المتن ، وقد يكون باعتبار المتن ، وقد يكون باعتبار أمر خارج . فهذه أربعة أنواع ، والنوع الخامس : الترجيح بين الأقيسة ، والنوع السادس : الترجيح بين الحدود السمعية .

# الترجيح باعتبار السند

النوع الأول : الترجيح باعتبار الإسناد وله وجوه (٢) :

الأول الترجيح بكثرة الرواة: فيرجّع مارُواته أكثر على ما رواته

<sup>(</sup>١) انظر : كلام ابن حزم في التعارض في أحكامه (٢/ ٢١ ، ٣٨ – ٣٩) .

<sup>(</sup>۲) انظر: وجوه الترجيع باعتبار الإسناد في «المستصفى» (۲/ ٣٩٥) ، «المحصول» (۲/ ۲/ ٥٥٩) ، «المحصول» ص ١٦٥ ، «تقريب الوصول» ص ١٦٥ ، «التحصيل للأرموى» (۲/ ٢٦٤) ، «جمع الجوامع» لابن السبكي (۲/ ٣٦٣) ، «شرح الكوكب» (٤/ ٥٣٥) ، «فواتح الرحموت» (۲/ ۲۰۲) ، «شرح البدخشي ، والأسنوى» الكوكب» (٤/ ٢٠٥) ، «فواتح الرحموت» (۱/ ۲۰۲) ، «أرشاد الفحول» (۲/ ۲۲۵) ، «البحر (۳/ ۲۲۵) ، «أحكام الأمدى» (٤/ ۲۵۱) . «المحيط» (۶/ ۱۶۹) ، «أحكام الأمدى» (٤/ ۲٥١) .

أقل ، لقوة الظن به وإليه ذهب الجمهور . قال ابن دقيق العيد : هذا المرجّح من أقوى المرجّحات . انتهى .

وقال الكرخى: إنهما سواء ، ولو تعارضت الكثرة من جانب والعدالة من الجانب الآخر ففيه قولان : ترجيح الكثرة ، وترجيح العدالة فإنه رُبَّ عدل يعدل ألف رجل فى الثقة كما قيل : إن شُعبة بن الحجاج (١) كان يعدل مائتين ، وقد كان الصحابة يُقدِّمون رواية الصَّدِيق (٢) على رواية غيره .

الشانى : أنه يرجّح ما كانت الوسائط فيه قليلة : وذلك بأن يكون إسناده عاليًا .

الشالث : أنها تُرجَّح رواية الكبير على رواية الصغير ؛ لأنه أقرب إلى الضبط إلاَّ أن يعلم أن الصغير مثله في الضبط أو أكثر ضبطًا منه .

الرابع : أنها ترجح رواية من كان فقيهًا على من لم يكن : كذلك ، لأنه أعرف بمدلولات الألفاظ .

الخامس: أنها ترجّح رواية من كان عالمًا باللغة العربية ، لأنه أعرف بالمعنى ممن لم يكن كذلك .

السادس: أن يكون أحدهما أوثق من الآخر.

السابع: أن يكون أحدهما أحفظ من الآخر .

الشامن: أن يكون أحدهما من الخلفاء الأربعة دون الآخر .

التاسع : أن يكون أحدهما مُتَّبِعًا والإَّخر مُبْتَدِعًا .

العاشر : أن يكون أحدهما صاحب الواقعة ، لأنه أعرف بالقِصَّة .

الحادي عشر: أن يكون أحدهما مباشرًا لما رواه دون الآخر .

<sup>(</sup>۱) شُعبة بن الحجاج بن الورد الواسطى ، عَلَمْ من أعلام الإسلام في الحفظ والضبط ونقل الحديث . قال الثورى : شعبة أمير المؤمنين في الحديث ، توفى سنة ١٦٠ هـ .

انظر : « السير » (٧/ ٢٠٣) ، " تذكرة الحفّاظ » (١/ ١٩٣) ، « التهذيب » (٣٣٨/٤) .

<sup>(</sup>٢) يقصد أبا بكر الصديق ﷺ أشهر من أن يُعرَّف .

الثانى عشر: أن يكون أحدهما كثير المخالطة للنبى صلى الله عليه وآله وسلم دون الآخر ، لأن كثرة الاختلاط تقتضى زيادة في الاطلاع .

الثالث عشر : أن يكون أحدهما أكثر مُلازمة للمحدِّثين من الآخِر .

الرابع عشر: أن يكون أحدهما قد طالت صحبته للنبى صلّى الله عليه وسلم دون الآخر.

الخامس عشر: أن يكون أحدهما قد ثبتت عدالته بالتزكية ، والآخر بمجرد الظاهر .

السادس عشر: أن يكون أحدهما قد ثبتت عدالته بالممارسة والاختبار ، والآخر بمجرد التزكية فإنه ليس الخبر كالمعاينة .

السابع عشر: أن يكون أحدهما قد وقع الحُكم بعدالته دون الآخر. الثامن عشر: أن يكون أحدهما قد عُدِّل مع ذكر أسباب التعديل، والآخر عُدُّل بدون ذكرها.

التاسع عشر: أن يكون المزكُّون لأحدهما أكثر من المُزكِّين للآخر. العشرون: أن يكون المزكون لأحدهما أكثر بحثًا عن أحوال الناس من المُزكِّين للآخر.

الحادى والعشرون: أن يكون المزكُّون الأحدهما أعلم من المُزكِّين للآخر .

الثانى والعشرون: أن يكون أحدهما قد حفظ اللفظ فهو أرجح ممن روى بالمعنى أو اعتمد على الكتابة .

الثالث والعشرون: أن يكون أحدهما أسرع حِفْظًا من الآخر ، وأبطأ نسيانًا منه ، فإنه أرجح ، أما لو كان أحدهما أسرع حفظًا وأسرع نسيانًا والآخر أبطأ حِفظًا وأبطأ نسيانًا فالظاهر أن الآخر أرجح من الأوَّل .

الرابع والعشرون : أنها ترجح رواية من يوافق الحفاظ ، على رواية من ينفرد عنهم فى كثير من رواياته .

الخامس والعشرون : أنها ترجح رواية من دام حِفْظه وعقله ، ولم

يختلط على من اختلط فى آخر عُمره ، ولم يعرف هل روى الخبر حال سلامته أو حال اختلاطه .

السادس والعشرون: أنها تقدم رواية من كان أشهر بالعدالة والثقة من الآخر ؛ لأن ذلك يمنع من الكذب .

السابع والعشرون : أنها ترجح رواية من كان مشهور النسب على من لم يكن مشهورًا .

الثامن والعشرون: أن يكون أحدهما معروف الاسم ، ولم يلتبس اسمه باسم أحد من الضُّعفاء على من يلتبس اسمه باسم ضعيف .

التاسع والعشرون: أنها تُقَدَّم رواية من تأخر إسلامه على من تقدَّم إسلامه لاحتمال أن يكون ما رواه من تقدم إسلامه منسوخًا ، هكذا قاله أبو إسحق الشيرازى وابن برهان والبيضاوى ، وقال الآمدى بعكس ذلك (۱).

الثلاثون : أنها تُقَدَّم رواية الذكر على الأنثى ، لأن الذكور أقوى فهمًا ، وأثبت حِفظًا ، وقيل لا تُقَدَّم .

الحادى والثلاثون : أنها تُقَدَّم رواية الحُرّ على العبد لأن تحرُّزه عن الكذب أكثر ، وقيل : لا تُقَدَّم .

الثانى والشلاثون : أنها تُقَدَّم رواية من ذكر سبب الحديث على من لم يذكر سببه .

الثالث والشلاثون : أنها تُقدم رواية من لم يختلف الرواة عليه على من اختلفوا عليه .

الرابع والشلاثون : أن يكون أحدهما أحسن استيفاء للحديث من الآخر فإنها ترجّح روايته .

 <sup>(1)</sup> انظر: هذه الأقوال التي أشار إليها في: «اللّمع» ص ٢٣٩، «المعونة» ص ١٢٢، « المرح اللّمع» (٣٩٣/٢) ، «البحر المحيط» (٣/ ١٥٨) ، «شرح اللّمدي» (٤/ ٣٤٣) ، «البحر المحيط» (٣/ ١٥٨/٢) ، «المحصول» (٢/ ٢/ ٥٦٨) ، «شرح الكوكب» (٤/ ٥٤٥) .

الخامس والثلاثون : أنها تُقَدَّم رواية من سمع شفاهًا على من سمع من وراء الحجاب .

السادس والثلاثون: أن يكون أحد الخبرين بلفظ حدثنا أو أخبرنا ، فإنها أرجح من لفظ أنبأنا ونحوه ، قيل : ويرجّع لفظ حدثنا على لفظ أخبرنا .

السابع والثلاثون : أنها تُقَدَّم رواية من سمع من لفظ الشيخ على رواية من سمع بالقراءة عليه .

الشامن والثلاثون : أنها تُقَدَّم رواية من روى بالسماع على رواية من روى بالإجازة .

التاسع والثلاثون : أنها تُقَدَّم رواية من روى المسند على رواية من روى المسند على رواية من روى المرسل .

الأربعون: أنها تقدم الأحاديث التي في الصحيحين على الأحاديث الخارجة عنهما .

الحادى والأربعون : أنها تُقدَّم رواية من لم يُنكر عليه على رواية من أنكر عليه .

الشانى والأربعون: أنها تُقَدَّم رواية من تحمل بعد البلوغ على رواية من تحمل قبل البلوغ على رواية من تحمل قبل البلوغ ، وبالجملة فوجوه الترجيح كثيرة ، وحاصلها أن ما كان أكثر إفادة للظن فهو راجح ، فإن وقع التعارض فى بعض هذه المرجّحات فعلى المجتهد أن يرجح بين ما يعارض منها .

#### الترجيح باعتبار المتن

النوع الثاني : الترجيح باعتبار المتن (١) وفيه أقسام :

<sup>(</sup>۱) انظر: أقسام الترجيح بالمتن، والنصوص التي سيذكرها المصنف في : «البحر المحيط» (۲/ ۱۶۶)، وما بعدها، «شرح الكوكب» (۲/ ۲۰۹)، «مختصر ابن الحاجب وشرحه» (۳/ ۳۲۳)، «مذكرة الشنقيطي» ص ۳۲۳، (۳/ ۳۲۳)، «أحكام الآمدي» (۵/ ۲۷۷)، «المعونة» ص ۲۷۳، «المحصول» (۲/ ق ۲/ ۵۷۷)، «إرشاد الفحول» (۲/ ۷۹۰)، «البرهان» (۲/ ۵۷۷) =

الأول: أن يُقَدَّم الخاصُ على العامِّ كذا قيل ، ولا يخفاك أن تقديم الخاص على العام بمعنى العمل به فيما تداوله العمل بالعام فيما بقى ليس من باب الترجيح بل من باب الجمع وهو مُقَدَّم على الترجيح .

الثانى: أن يُقَدَّم الأفصح على الفصيح ؛ لأن الظن بأنه لفظ النبى صلَّى الله عليه وسلم أقوى ، وقيل لا ترجيح بهذا ؛ لأن البليغ يتكلَّم بالأفصح والفصيح .

الثالث : أنه يُقَدَّم العام الذي لم يُخَصَّص على العامِّ الذي قد خُصَّص كذا نقله الجويني عن المُحَقِّقين ، وجزم به سليم الرازي .

الرابع: أنه يُقَدَّم العام الذي لم يرد على سبب على العام الوارد على سبب، قاله الجويني في « البرهان » (١) والكيا وأبو إسحق الشيرازي في « اللمع » (٢) وسليم الرازى في التقريب والرازى في « المحصول » (٣).

الخامس : أنها تُقَدِّم الحقيقة على المجاز إذا لم يغلب المجاز .

السادس: أنه يُقَدَّم المجاز الذي هو أشبه بالحقيقة على المجاز الذي لم يكن كذلك .

السابع : أنه يُقَدَّم ما كان حقيقة شرعية أو عُرْفية على ما كان حقيقة لغوية .

الشامن : أنه يُقَدَّم ما كان مستغنيًا عن الإضمار في دلالته على ما هو مفتقر إليه .

التاسع : أنه يُقَدَّم الدالُّ على المراد من وجهين على ما كان دالاً عليه من وجه واحد .

<sup>= «</sup> الإشارة » ص ٣٣١ ، « إحكام الفصول » (٢/ ٢٦٠) ، « تشنيف المسامع » (٢/ ١٨٣) ، « اللَّمع » ص ٢٤٠ ، « شرح اللُّمع » (٢/ ٣٩٥) .

 <sup>(</sup>١) انظر : ﴿ البرهان ؛ (٢/ ٢٧٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر : ﴿ اللَّمِعِ ﴾ ص ٢٤١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : « المحصول » (٢/ ٢/ ٥٧١) .

العاشر : أنه يُقَدَّم ما دل على المراد بغير واسطة على ما دلَّ عليه بواسطة .

الحادى عشر: أن يُقَدَّم ما كان فيه الإيماء إلى عِلَّةِ الحُكم على ما لم يكن كذلك ؛ لأن دلالة المعلَّل أوضح من دلالة غير المعلَّل .

الثانى عشر: أن يُقَدَّم ما ذُكرت فيه العلَّة مُقَدَّمة على ما ذُكرت فيه مُتَأخِّرة وقيل بالعكس.

الثالث عشر: أنه يُقَدَّم ما ذكر فيه معارضة على ما لم يُذكر كقوله: «كنتُ نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها » (١) على الدالِّ على تحريم الزيارة مطلقًا .

الرابع عشر: أنه يُقَدِّم المقرون بالتهديد على ما لم يقرن به .

الخامس عشر: أنه يُقَدُّم المقرون بالتأكيد على ما لم يقرن .

السادس عشر: أنه يُقَدُّم ما كان مقصودًا به البيان على ما لم يقصد به .

السابع عشر: أنه يُقَدَّم مفهوم الموافقة على مفهوم المخالفة ، وقيلَ بالعكس ، ولايرجح أحدهما على الآخر والأول أولى .

الثامن عشر: أنه يُقَدُّم النهي على الأمر.

التاسع عشر: أنه يُقَدَّم النهي على الإباحة.

العشرون : أنه يُقَدُّم الأمر على الإباحة .

الحادى والعشرون: أنه يُقَدَّم الأقلُّ احتمالاً على الأكثر احتمالاً.

الشانى والعشرون : أنه يُقَدَّم المجاز على المشترك .

الثالث والعشرون : أنه يُقَدَّم الأشهر في الشرع أو اللغة أو العُرْف على غير الأشهر فيها .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب الجنائز (٩٧٧) ، والنسائى كتاب الأشربة (٥٦٦٧ ، ٥٦٦٨) عن بريدة ﷺ .

الرابع والعشرون: أنه يُقَدَّم ما يدلُّ بالاقتضاء على ما يدلُّ بالإشارة وعلى ما يدلُّ بالإشارة وعلى ما يدلُّ بالإيماء، وبالمفهوم موافقة ومخالفة.

الخامس والعشرون: أنه يقدَّم ما يتضمَّن تخصيص العام على ما يتضمَّن تأويل الخاص ؛ لأنه أكثر .

السادس والعشرون: أنه يقدَّم المقيد على المطلق.

السابع والعشرون: أنه يقدم ما كان صيغة عمومه بالشرط الصريح على ما كان صيغة عُمومه بكونه نكرة فى سياق النفى أو جمعًا مُعَرّفًا أو مضافًا ونحوهما.

الشامن والعشرون : أنه يقدم الجمع المحلَّى والاسم الموصول على السم الجنس المُعَرَّف باللَّم ؛ لكثرة استعماله فى المعهود فتصير دلالته أضعف على خِلافٍ معروفٍ فى هذا ، وفى الذى قبله .

#### أنواع الترجيح باعتبار المدلول

النوع الثالث: الترجيح باعتبار المدلول وفيه أقسام (١):

الأول: أنه يُقَدَّم ما كان مقررًا لحُكم الأصل والبراءة على ما كان ناقلًا ، وقيل بالعكس وإليه ذهب الجمهور ، واختار الأول الفخر الرازى والبيضاوى ، والحق ما ذهب إليه الجمهور .

الثناني : أن يكون أحدهما أقرب إلى الاحتياط ، فإنه أرجح .

الثالث: أنه يُقَدُّم المثبت على المنفى ، نقله الجويني (٢) عن جُمهور

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه الأقسام في «المحصول» (۲/ ق ۲/ ٢٥٥) ، «أحكام الآمدي» (٤/ ٢٥٩) التلويج على التوضيح» (٣/ ٤١٤) ، «فواتح الرحموت» (٣/ ٢٠٦) ، «شرح الأسنوي» (٣/ ٢١٦) ، «المستصفى» (٣/ ٣٦٩) ، «جمع الجوامع بشرح المحلّى» (٢/ ٣٦٩) ، «شرح الكوكب» (٤/ ٢٧٩) ، «إرشاد الفحول» (٢/ ٧٩٣) .

<sup>(</sup>٢) انظر: كلامه في البرهان، (٢/ ٧٨٠).

الفُقَهاء ؛ لأن مع المثبت زيادة علم ، وقيل بالعكس ، وقيل : هما سواء واختاره في «المستصفى» (١) .

الرابع : أنه يُقَدَّم ما يفيد سقوط الحدّ على ما يُفيد لزومه .

الخامس : أنه يقدم ما كان حُكمه أخف على ما كان حُكمه أغلظ وقيل بالعكس .

السادس: أنه يقدم ما لا تعمُّ به البلوى على ما تعمُّ به .

السابع: أن يكون أحدهما موجبًا لحُكمين والآخر موجبًا لحُكم واحد، فإنه يُقَدَّم موجب الحُكمين لا شتماله على زيادة.

الشامن : أنه يُقَدَّم الحُكم الوضعى على الحُكم التكليفي ، وقيل بالعكس .

التاسع : أنه يُقَدَّم ما فيه تأسيس على ما فيه تأكيد والمرجع فى مثل هذه الترجيحات هو نظر المجتهد المطلق ، فيقدَّم ما كان عنده أرجح على غيره إذا تعارضت .

## أنواع الترجيح بحسب أمور خارجة

النوع الرابع: الترجيح بحسب أمور خارجة (٢) وفيه أقسام:

الأول : أنه يُقَدُّم ما عضده دليل آخر على ما لم يعضده دليل آخر .

الثانى : أن يكون أحدهما قولاً والآخر فعلاً فيُقَدَّم القول ؛ لأن له صيغة والفعل لا صيغة له .

<sup>(</sup>١) انظر : ١ المستصفى ، (٢/ ٣٩٨) .

<sup>(</sup>۲) انظر: هذه المرجحات الخارجية في: «البحر المحيط» (٦/ ١٧٥)، «المصفى في أصول الفقه» ص ٨٤٦، «إرشاد الفحول» (٧٩٤/٢)، «المستصفى» (٣٩٦/٢)، «أصول السرخسى» (٢/ ٢٥٣)، «أحكام الآمدى» (٤٩٦/٢)، «البرهان» (٢/ ٢٥٤)، «جمع الجوامع مع حاشية العطّار» (٤١٤/٢).

الثالث: أنه يقدم ما كان فيه التصريح بالحُكم على ما لم يكن كذلك كضرب الأمثال ونحوها فإنها ترجح العبارة على الإشارة .

الرابع: أنه يقدم ما عمل عليه أكثر السلف على ما ليس كذلك ؟ لأن الأكثر أولى بإصابة الحق ، وفيه نظر ؛ لأنه لا حُجَّة فى قول الأكثر ، ولا فى عملهم فقد يكون الحق فى كثير من المسائل مع الأقل ، ولهذا مدح الله القِلَّة فى غير موضع من كتابه .

الخامس : أن يكون أحدهما موافقًا لعمل الخلفاء الأربعة دون الآخر فإنه يُقَدَّم الموافق وفيه نظر .

السادس: أن يكون أحدهما يتوارثه أهل الحرمين دون الآخر وفيه نظر .

السابع: أن يكون أحدهما موافقًا لعمل أهل المدينة وفيه نظر .

الشامن : أن يكون أحدهما موافقًا للقياس دون الآخر فإنه يقدم الموافق .

التاسع : أن يكون أحدهما أشبه بظاهر القرآن دون الآخر . فإنه يُقَدَّم .

العاشر: أنه يُقدَّم ما فسَّره الراوى له بقوله أو فعله على ما لم يكن كذلك ، وقد ذكر بعض أهل الأصول مرجِّحات في هذا القسم زائدة على ما ذكرناه ههنا وقد ذكرناها في الأنواع المتقدِّمة ، لأنها بها ألصق ومن أعظم ما يحتاج إلى المرجِّحات الخارجة إذا تعارض عمومان بينهما عموم وخصوص من وجه كقوله تعالى : ﴿ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ عَموم وخصوص من وجه كقوله تعالى : ﴿ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ ﴾ (١) مع قوله : ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانَكُمُ اللهِ وَالله وَ المُحتىن عامَّة في الجمع بين الأختين في المِلْك أو بعقد النكاح . والثانية : عامة في الأختين وغيرهما خاصة في مِلْك اليمين ، وكقوله صلى والثانية : عامة في الأختين وغيرهما خاصة في مِلْك اليمين ، وكقوله صلى

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية : ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية : ٣ .

الله عليه وآله وسلم: « من نام عن صلاة أو نسيها فَليُصَلِّها إذا ذكرها » (١) مع نهيه صلى الله عليه وعلى آله وبارك وسلم عن الصلاة فى الأوقات المكروهة ، فإن الأول عامٌ فى الأوقات ، خاص فى الصلاة المقضية .

والثاني : عامٌّ في الصلاة ، خاصٌّ في الأوقات ، فإن عُلم المتقدم من العمومين والمتأخّر منهما كان المتأخر ناسخًا عند من يقول إن العام المتأخِّر ينسخ الخاصُّ المتقدِّم ، وأما من لا يقول به فيعمل بالترجيح بينهما ، وإن لم يعلم المتقدم منهما من المتأخر وجب الرجوع إلى الترجيح على القولين جميعًا بالمرجّحات المتقدمة ، وإذا استويا إسنادًا ومتنًا ودلالة رجع إلى المرجّحات الخارجية ، وإن لم يوجد مرجح خارجي وتعارضا من كل وجه ، فعلى الخلاف المتقدم هل يخير المجتهد في العمل بأحدهما أو يطرحهما ، ويرجع إلى دليل آخر إن وجد أو إلى البراءة الأصلية ، ونقل سُلَيم الرازي (٢٠ عن أبي حنيفة أنه يقدم الخبر الذي فيه ذكر الوقت ولا وجه لذلك . قال ابن دقيق العيد : هذه المسألة من مشكلات الأصول والمختار عند المتأخرين الوقف إلا بترجيح يقوم على أحد اللفظين بالنسبة إلى الآخر ، وكأن مرادهم الترجيح العام الذي لا يخص مدلول العموم كالترجيح بكثرة الرواة وسائر الأمور الخارجة عن مدلول العموم ، ثم حكى عن الفاضل أبي سعيد محمد بن يحيى (٣) أنه ينظر فيهما فإن دخل أحدهما تخصيص مجمع عليه فهو أولى بالتخصيص ، وكذلك إذا كان أحدهما مقصودًا بالعموم رَجح على ما كان عمومه اتفاقيًا .

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى كتاب الصلاة (۵۹۷) ، مسلم كتاب المساجد (۲۸٤/ ۳۱۵) عن أنس ﷺ .. (۲) سُلَيم بن أيوب أبو الفتح الرازى ، الإمام ، الفقيه ، الأصولى ، الشافعى ، تفقه على

 <sup>(</sup>۱) سليم بن ايوب أبو العتج الرازى ، الإمام ، العقيه ، الاصولى ، الشافعى ، تفقه علم
 أبى حامد الإسفرايينى . له : التقريب ، والإرشاد .

انظر : ﴿ وَفِياتِ الْأَعْبَانِ ﴾ (٢/ ٣٩٧) ، ﴿ طَبْقَاتُ السَّبِكِي ﴾ (٨/ ٣٨٨) .

<sup>(</sup>٣) محمد بن يحيى بن منصور النيسابورى ، أبو سعبد ، الفقيه ، الأصولى ، له: المحيط شرح الوسيط ، توفّى سنة ٥٤٨ ه .

أنظر : ﴿ وَفِياتَ الْأَعِيانَ ﴾ (١/ ٥٨٩) ، ﴿ طَبِقَاتَ ابنِ السَّبِكِي ﴾ (١٩٧/٤) .

قال الزركشي في البحر (١): وهذا هو اللائق بتصرف الشافعي في أحاديث النهي عن الصلاة في الأوقات المكروهة ، فإنه قال لما دخلها التخصيص بالإجماع في صلاة الجنازة ضعفت دلالتها فتقدم عليها أحاديث المقضية وتحية المسجد وغيرهما .

### أنواع الترجيح بين الأقيسة

النوع الخامس: الترجيح بين الأقيسة (٢) لا خلاف في أنه لا يكون بين ما هو معلوم منها ، وأما ما كان مظنونًا ، فذهب الجمهور إلى أنه يثبت الترجيح بينها وهو على أقسام: الأول: بحسب العِلَّة. الثانى: بحسب الدليل الدال على وجود العِلَّة. الثالث: بحسب الدليل الدال على عِلْية الوصف للحُكُم. الخامس: بحسب كيفية الحُكم. المسادس: بحسب الأمور الخارجة. السابع: بحسب الفرع ولكل السمة أقسام فصلها في الإرشاد (٣).

# أنواع الترجيح بين الحدود السمعية

النوع السادس: الترجيح بين الحدود السمعية (٤): وهو على أقسام (٥):

الأول : أنه يرجح الحَد المشتمل على الألفاظ الصريحة الدالة على المطلوب بالمطابقة أو التضمن على الحَدُ المشتمل على الألفاظ المجازية أو

<sup>(</sup>١) انظر : «البحر المحيط» (٦/ ١٨٠) .

 <sup>(</sup>۲) انظر: تفصيل الكلام في الترجيح بين الأقيسة في: «المستصفى» (۲/ ۳۹۸ – ۳۹۹)،
 «المحصول» (۲/ ق ۲/ ۲۱۸)، «البحر المحيط» (٦/ ١٧٤)، «شرح الكوكب» (٤/ ٧١٢)،
 «إرشاد الفحول» (۲/ ۷۹۷)، «البرهان» (۲/ ۷۸۲، ۸۱۸).

<sup>(</sup>٣) انظر : « الإرشاد » (٢/ ٨٠٤) .

<sup>(</sup>٤) الحدود السمعية: هي الحدود المتوقّفة على السمع الذي يتلقّى به الدليل النقلي كنصوص الكتاب والسُّنة. انظر: «كشّاف التهانوي» (١/ ٧٩٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: هذه الأقسام بالتفصيل في : " إرشاد الفحول " (٢/ ٨٠٥ – ٨٠٠) ، " شرح الكوكب " (٤/ ٢٩٧ – ٢٩٥) .

المشتركة أو الغريبة أو المضطربة وعلى ما دَلُّ على المطلوب بالالتزام .

الشانى: أن يكون أحدهما أَعْرَف من الآخر فيقدم الأغرَف على الأخفى ، لأنه أدلّ على المطلوب من الأخفى .

الثالث : أنه يقدَّم الحد المشتمل على الذاتيات على المشتمل على العرضيات .

الرابع : أنه يُقَدَّم ما كان مدلوله أعم من مدلول الآخر لتكثير الفائدة وقيل : بل يُقَدَّم الأخص للاتفاق على ما تناوله .

الخامس: أنه يقدم ما كان موافقًا لنقل الشرع واللغة على ما لم يكن كذلك لكون الأصل عدم النقل.

السادس: أنه يُقَدُّم ما كان أقرب إلى المعنى المنقول عنه شرعًا أو لُغة .

السابع: أنه يُقَدَّم ما كان طريق اكتسابه أرجح ، من طريق اكتساب آخر .

الشامن : أنه يُقَدَّم ما كان موافقًا لعمل أهل الحرمين ثم ما كان موافقًا لأحدهما .

التاسع : أنه يُقَدُّم ما كان موافقًا لعمل الخُلفاء الأربعة .

العاشر: أنه يقدم ما كان موافقًا للإجماع.

الحادى عشر: أنه يقدم ما كان موافقًا لعمل أهل العلم .

الشانى عشر: أنه يُقَدَّم ما كان مقررًا لحكم الحَظْر على ما كان مقررًا لحُكم الخِظْر على ما كان مقررًا لحُكم الإباحة .

الشالث عشر: أنه يُقَدَّم ما كان مقررًا لُحُكُم النفى على ما كان مقررًا لِحكم الإثبات .

الرابع عشر: أنه يرجِّح ما كان لإسقاط الحدود على ما كان موجبًا لها .

الخامس عشر: أنه يُقَدَّم ما كان مقررًا لإيجاب العتق على ما لم يكن كذلك .

وفى غالب هذه المرجِّحات خلاف يُستفاد من مباحثه المتقدمة (١) ، ويُعرف به ما هو الراجح فى جميع ذلك وطُرُق الترجيح كثيرة جدًا وقد تقدَّم أن مدار الترجيح على ما يزيد الناظر قوة فى نظره فى وجه صحيح مطابق للمسالك الشرعية فما كان محصلاً لذلك فهو مرجِّح معتبر .

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>١) يُراجع في ذلك كتاب (التعارض والترجيح عند الأصوليين) للدكتور محمد الحفناوي -ط: دار الوفاء، فقد لخُص فيه ما كتب في هذا الباب عند أهل الأصول.

#### خاتمية

# لمقاصد هذا الكتاب

لا خلاف فى أن بعض الأشياء يُدركها العقل ويحكم فيها كصفات الكمال والنقص والملائمة للغرض والمنافرة . وأحكام العقل باعتبار مُذرَكاته تنقسم إلى خمسة أحكام :

الأول: الوجوب كقضاء الدَّيْن . الثانى : التحريم كالظلم . الثالث : الندب كالإحسان . الرابع : الكراهة كسوء الأخلاق . الخامس : الإباحة كتصرُّف المالك في ملكه .

#### الأصل فيما وقع فيه الخلاف

وههنا مسألتان : الأولى : هل الأصل فيما وقع فيه الخلاف ولم يَرِدُ فيه دليل يخصُه أو يخص نوعه الإباحة ، أو المنع ، أو الوقف (١) .

فذهب جماعة من الفُقهاء ، وجماعة من الشافعية ، ونسبه بعض المتأخّرين إلى الجمهور إلى أن الأصل الإباحة ، وذهب الجمهور إلى أنه لا يعلم حُكم الشيء إلا بدليل يخصُّه أو يخصُّ نوعه ، فإذا لم يوجد دليل كذلك فالأصل المنع .

وذهب الأشعرى وأبو بكر الصيرفى وبعض الشافعية إلى الوقف بمعنى لا يدرى هل هنا حُكم أم لا ؟

وصرّح الرازي في « المحصول » (٢) أن الأصل في المنافع الإذن ، وفي

<sup>(</sup>۱) انظر: تفصيل ذلك في : ﴿ المحصول ﴾ (٢/ ق ٣/ ١٣١) ، ﴿ البحر المحيط ﴾ (٦/ ١٢ – ١٥) ﴿ إِرْشَادُ الفَحُول ﴾ (١/ ١٥٠) ، ﴿ إِرْشَادُ الفَحُول ﴾ (١٥٠/٢) ، ﴿ إِحْكَامُ الفَصُول ﴾ (١٥٠/٢) ، ﴿ المتبعرة ﴾ (١٠٠/٢) ، ﴿ المتبعرة ﴾ (٦٠٨/٢) .

<sup>(</sup>٢) انظر : في (المحصول) (٢/ ق ١٣٢/٣) .

المضار المنع ، والحق أن الأصل في المنافع الإباحة ويدلُ عليه قوله تعالى : ﴿ فُلُ مَنْ حَرَّمَ زِبِنَكَ اللَّهِ الَّتِيَ الْحَرَمَة لِيَادِهِ وَالطَّتِبَتِ ﴾ (١) وإذا انتفت الحرمة بالكلية ثبتت الإباحة ، وقوله تعالى : ﴿ فُلِلَ لَكُمُ الطَّيِبَكُ ﴾ (١) وليس المراد منها الحلال وإلا لزم التكرار فوجب تفسيره : بما يُسْتَطَابُ طبعًا وذلك تقتضى حِلَّ المنافع بأسرها ، وقوله تعالى : ﴿ خُلَقَ كَكُم مَّا فِي الْآرَضِ جَمِيعًا ﴾ (١) واللام تقتضى الاختصاص بما فيه منفعة وقوله تعالى : ﴿ قُلُ لا آجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَلا آن الله المنافع بأسرها وقوله تعالى : ﴿ قُلُ لا آجِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ مَعْمَهُ وقوله يَكُونَ مَيْتَةً ﴾ (١) الآية فجعل الأصل الإباحة والتحريم مستثنى ، ويستدل يكون مَيْتَةً ﴾ (١) الله في الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ إِن أعظم المسلمين في وقاص (٢) عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ إِن أعظم المسلمين في والما أخرج الترمذي وابن ماجه عن سلمان الفارسي (٨) أنه قال لما سُئل وسلم عن السمن والخبز والفرا قال لا المئل ما أحرمه الله في كتابه ، وما سَكَتَ عنه فهو ما أَحَرَمُهُ الله في كتابه ، وما سَكَتَ عنه فهو ما أَحَرِهُ الله في كتابه والحرامُ ما حُرمهُ الله في كتابه ، وما سَكَتَ عنه فهو ما أَحَرَهُ الله في كتابه ، وما سَكَتَ عنه فهو

 <sup>(</sup>١) سورة الأعراف ، الآية : ٣٢ .
 (٢) سورة المائدة ، الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ٢٩ . ﴿ ٤) سورة الأنعام ، الآية : ١٤٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة الجاثية ، الآية : ١٣ .

 <sup>(</sup>٦) سعد بن أبي وقاص واسمه : مالك بن وهيب القرشى ، أحد أجلاء الصحابة ، شهد بدرًا والمشاهد ، وبشره النبي ﷺ بالجنة . توفى بالمدينة سنة ٥٥هـ .

انظر : «الإصابة» (٢/٣٥) ، «التجريد» (١/ ٣١٨) ، «أسد الغابة» (٢/ ٢٩٠) .

<sup>(</sup>۷) متفق عليه: رواه البخارى كتاب الاعتصام (۷۲۸۹) ، ومسلم كتاب الفضائل (۲۳۵۸/۱۳۲) .

<sup>(</sup>٨) سلمان أبو عبدالله الفارسى ﷺ ويُقال له : سلمان الخير ، أصله من رام هرمز ، وقيل : من أصبهان ، وكان قد سمع بالنبى ﷺ ، فخرج فى طلبه ، فأُسِر ، وأعتقه النبى ﷺ ، توفى فى خلافة على كرم الله وجهه سنة ٣٦ هـ .

انظر: «الإصابة» (٢/ ٢٢) ، «أسد الغابة» (٣٢٨/٢) .

مما عفا الله » (١) واستدل المانعون بما هو خارج عن محلِّ النزاع أو مجابٌ عنه ولم يأتوا بما يصلح للاستدلال وكذا القائلون بالتوقف الاختلاف.

### وجوب شكر المنعم عقلًا

الثانية: اختلفوا في وجوب شكر المنعم عقلاً (٢) ، فقال جمهور الأشعرية: لا حكم للعقل بوجوب شكره ولا إثم في تركه على من لم تبلغه الدعوة النبوية ، والمعتزلة ومن وافقهم أوجبوه بالعقل على من لم يبلغه الشرع ، وهذا في الوجوب العقلي وأما الوجوب الشرعي فلا نزاع فيه بينهم ، وقد صرح الكتاب العزيز بأمر العباد بشكر ربهم وصرح أيضًا بأنه سبب زيادة النّعم والأدلة القرآنية والحجج النبوية في هذا كثيرة جدًّا وحاصلها فوز الشاكر بخيري الدنيا والآخرة وفقنا الله تعالى لشكر نعمِه ودفع عنا جميع نِقَمِه .

وإلى هنا: انتهى ما أُريد جمعه بقلم مُؤَلِّفه المفتقر إلى نعم ربه ، الطالب منه مزيدها عليه ، ودوامها له أبى الطيب صديق ابن حسن بن على الحسينى القنوجى البخارى غفر الله له ذنوبه .

وكان الفراغ منه فى نحو شهر ونصف يوم الثلاثاء لعَلَّه العشرون من شوّال سنة ثمان وثمانين ومائتين وألف الهجرية على صاحبها الصلاة والتحية ، والحمد لله أوّلاً وآخرًا وظاهرًا وباطنًا ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وصحبه قاعدًا وقائمًا وظاعنًا وساكنًا .

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>۹) ضعیف : رواه الترمذی کتاب اللباس (۱۷۲٦) ، وابن ماجه کتاب الأطعمة (۳۳٦۷) ، والطبرانی فی «الکبیر» (۲/۳۰۷) ، والحاکم فی «المستدرك» (۱۱۵/۶) ، وضعفه الترمذی والذهبی ، وصوب وقفه الترمذی والبغوی فی «المشکاة» (۲/۰۲۲) .

<sup>(</sup>١) انظر: تفصيل ذلك في : «شسرح الكوكب المنير» (٣٠٨/١) ، « إرشاد الفحول» (٢٠٨/١) ، « البحر المحيط» (١/٧١) .

وبه ينتهى التعليق على الكتاب ، وكتبه أفقر عباد الله إليه أحمد مصطفى قاسم الطهطاوى – سوهاج / طهطا .

# رَفَّیُ عجب ((رَجِی) (الْفَجَنَّ يَ (سِکنتر) (الفِر) (الفِروکسی www.moswarat.com

# مصادر المحقيق

- ١٠ أبجد العلوم صديق حسن خان ط: بيروت .
- ٢ الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ط: دار التراث.
- ٣ إحكام الفصول في أحكام الأصول للباجي مؤسسة الرسالة .
  - ٤ أحكام القرآن لابن العربي ط: دار الجيل.
- ٥ أحكام القرآن للجصاص ط: دار إحياء التراث العربي بيروت .
  - ٦ أحكام القرآن للكيا الهراسي ط: دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٧ الإحكام في أصول الأحكام للآمدى ط: دار الكتاب العربي .
- ٨ الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ط: دار الآفاق الجديدة.
- ٩ إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول للشوكاني ط: دار
   السلام .
  - ١٠ أساس البلاغة للزنخشري ط: دار الشعب.
  - ١١ أَسْدَ الغابة في معرفة الصحابة لابن الأثير ط: طهران .
    - ١٢ الإشارة في أصول الفقه للباجي ط: المكتبة المكية .
  - ١٣ الإصابة في معرفة الصحابة لابن حجر ط: دار السعادة .
    - ١٤ أصول السرخسي ط : دار الكتاب العربي .
- ١٥ أصول الفقه لأبي الثناء اللامشي الحنفي ط: دار الغرب الإسلامي .
  - ١٦ أصول الفقه لأبي زهرة ط: دار الفكر العربي .
- ۱۷ الاعتبار في معرفة الناسخ والمنسوخ من الآثار للحازمي ط: الوعي حلب .
  - ١٨ أعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم ط: دار الحديث.
    - 19 الأعلام للزركلي ط: دار العلم للملايين.
    - ٢٠ الإفصاح لابن هبيرة ط: المؤسسة السعيدية الرياض.
    - ٢١ الإقناع في فقه الإمام أحمد للحجاوي ط: دار المعرفة .

- ٢٢ إكتفاء القنوع لفندك ط: دار صادر.
- ٢٣ الإلماع في أصول الرواية للقاضى عياض ط: مكتبة ابن تيمية .
   ٢٤ إنباه الرواة للقفطى ط: دار الكتب القاهرة .
- ١٤ إبياه الرواه للفقطى ط: دار الكتب الفاهرة . ٢٥ - الأنجم الزاهرات على الورقات - للمارديني - ط: مكتبة الرشد .
  - ۲۲ أنيس الفقهاء لقاسم القنوى ط: بيروت .
- ۲۷ إيضاح المكنون على كشف الظنون إسماعيل باشا ط: دار الكتب العلمية .
  - ٢٨ الإيمان لابن تيمية ط: المكتب الإسلامي .
  - ٢٩ الاستيعاب لابن عبد البر ، بهامش الإصابة ط : السعادة .
    - ٣٠ الباعث الحثيث لابن كثير ط: دار التراث .
  - ٣١ البحر المحيط في أصول الفقه للزركشي ط: الكويت .
  - ٣٢ بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع للكاساني ط: دار الفكر .
    - ٣٣ البداية والنهاية لابن كثير مطبعة السعادة . ٣٤ - البرهان في أصول الفقه - للحديد - ط: دار الدفاء
    - ٣٤ البرهان في أصول الفقه للجويني ط: دار الوفاء .
       ٣٥ بُغية الوعاة للسيوطي ط: المكتبة العصرية بيروت .
- ٣٦ بلوغ السُّول في مدخل علم الأصول لمحمد حسنين مخلوف ط:
  - مطبعة المعاهد الأزهرية .
    - ٣٧ تاريخ بغداد للخطيب البغدادى ط: دار الكتب العلمية . ٣٧ التبصير في الدين لأبي المظفر الإسفراييني ط: عالم الكتب .
    - ٣٩ تجريد أسماء الصحابة للذهبي ط: دار المعرفة بيروت .
- ٤٠ التحرير في أصول الفقه لابن الهمام ط: الحلبي .
- ٤١ تحفة الطالب في تخريج أحاديث ابن الحاجب لابن كثير ط: دار ابن حزم .
  - ٤٢ تدريب الراوى للسيوطى ط: دار الكتب الحديثة .
    - ٤٣ تذكرة الحفاظ للذهبي ط : الهند .
- ٤٤ ترتیب القاموس للفیروزآبادی ط: الدار العربیة للکتاب بیروت.
  - ٠٤ تسمية من أخرج لهم الشيخان للحاكم ط: دار الجنان .

- ٤٦ تشنيف المسامع على جمع الجوامع للزركشي ط: دار الكتب العلمية .
  - ٤٧ التعارض والترجيح للذكتور محمد الحفناوي ط: دار الوفاء .
    - ٤٨ التعريفات للجرجاني ط : الحلبي .
- ٤٩ التعليق المغنى على الدارقطنى للعظيم آبادى بهامش السنن للدارقطني .
  - ٥٠ تفسير القرآن العظيم لابن كثير ط: دار التراث.
    - ٥١ التفسير الكبير للرازى ط: دار الغد العربي .
- ٥٢ تفسير النصوص للدكتور محمد أديب صالح ط: المكتب الإسلامي.
- ٥٣ التقييد والإيضاح شرح ابن الصلاح للعراقي ط: المكتبة العلمية بالمدينة المنورة .
  - ٥٤ تلخيص الحبير لابن حجر ط: مكتبة ابن تيمية .
  - ٥٥ التلقيح شرح التنقيح للدركاني ط: دار الكتب العلمية .
  - ٥٦ التمهيد في أصول الفقه للكلوذاني ط: جامعة أم القرى.
  - ٥٧ التمهيد في تخريج الأصول للأسنوي ط : الرسالة .
- ٥٨ التمهيد في علم التجويد لابن الجزري ط: مكتبة المعارف الرياض.
  - ٥٥ تهذيب الأسماء للنووى ط: دار الكتب العلمية .
    - · 3 عذيب التهذيب لابن حجر ط: دار الفكر .
- 71 تهذیب شرح الأسنوی للدكتور شعبان محمد إسماعیل ط: مكتبة الكلیات الأزهریة .
- ٦٢ التوضيح على التنقيح لصدر الشريعة الحنفي ط: المطبعة الأميرية .
  - ٦٣ التوقيف على مهمات التعاريف للمناوى ط: دار الفكر.
    - ٦٤ تيسير التحرير لأمير بادشاه الحنفي ط: الحلبي .
      - ٦٥ الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ط: الهند.
    - ٦٦ الجرح والتعديل لأبي حاتم ط: دار الكتب العلمية .
  - ٦٧ الجمع بين رجال الصحيحين لابن القيسراني ط: الهند .
- ٦٨ الجواهر المضية للقرشى تحقيق الدكتور عبد الفتاح الحلو سنة ١٣٩٨هـ
   القاهرة .

- ٦٩ حاشية العطار على جمع الجوامع ط: دار الكتب العلمية .
- ٧٠ حجية القياس في الفقه الإسلامي للدكتور عمر مولود ط: منشورات جامعة قار يونس بنغازي .
  - ٧١ الحدود في الأصول للباجي ط: مؤسسة الزغبي بيروت .
- ٧٢ حركة التأليف باللغة العربية في الإقليم الهندى للدكتور جميل أسعد وزارة الثقافة دمشق .
  - ٧٣ الدر المنثور للسيوطى ط: دار الفكر.
  - ٧٤ الديباج المذهب لابن فرحون ط: دار التراث.
  - ٧٥ ذكر أسماء التابعين للدارقطني ط: مؤسسة الكتب الثقافية.
    - ٧٦ الرسالة للشافعي ط: دار التراث.
- ٧٧ رصف المبانى شرح حروف المعانى للمالقى ط: مجمع اللغة العربية دمشق .
  - ٧٨ روضة الناظر لابن قدامة ط: السلفية .
    - ٧٩ سنن أبي داود ط : حمص دمشق .
      - ۸۰ سنن ابن ماجه ط: دار الحديث.
        - ۸۱ سنن الترمذي ط: دار الحديث.
- ۸۲ السنن الصغرى للبيهقى ط: جامعة الدراسات باكستان كراتشى .
  - ۸۳ السنن الكبرى للبيهقى ط: دار الفكر .
    - ٨٤ سنن النسائي ط: الريان.
    - ٨٥ السنن للدارقطني ط: عالم الكتب.
  - ٨٦ شجرة النور الزكية لمحمد مخلوف ط: دار الفكر .
- ٨٧ شذرات الذهب لابن العماد ط: إحياء التراث العربي بيروت.
  - ۸۸ شرح ابن عقیل ط: دار الفکر بیروت.
    - ٨٩ شرح السنة للبغوى ط: دار الفكر.
- ٩٠ شرح العقيدة للطحاوية لابن أبى العز الحنفى ط : المكتب الإسلامي .
  - ٩١ شرح الكوكب المنير للفتوحي الحنبلي ط: مكتبة العبيكان.

- ٩٢ شرح اللُّمع في أصول الفقه للشيرازي ط: مكتبة التوبة الكويت.
  - ۹۳ شرح المكودى على الألفية ط: دار الفكر.
  - ٩٤ شرح الورقات لابن الفركاح ط: دار البشائر الإسلامية .
    - ٩٥ شرح الورقات في أصول الفقه للعبادي ط : الحلبي .
  - ٩٦ شرح تنقيح الفصول للقرافي ط: شركة الطباعة العالمية .
    - ٩٧ شرح جمع الجوامع للمحلى ط: الحلبي .
      - ۹۸ شرح صحيح مسلم للنووى ط: المطبعة المصرية . ۹۹ - شفاء العليل - للغزالي - ط: الإرشاد - بغداد .
  - ١٠٠ الصاحبي في فقه اللغة لابن فارس ط: مؤسسة بدران .
  - ١٠١ صحيح ابن خزيمة ط : المكتب الإسلامي .
- ۱۰۲ صحیح البخاری مع شرحه فتح الباری لابن حجر العسقلانی ط: الریان .
  - ١٠٣ ـ طبقات الشافعية لابن السبكي ط: الحلبي .
  - ١٠٤ طبقات الفقهاء للشيرازي ط: مكتبة الثقافة الدينية .
    - ۱۰۵ طبقات القراء لابن الجزرى ط: دار المعرفة .
    - ١٠٦ العبر في خبر من غبر للذهبي ط: الكويت.
    - ١٠٧ العدة في أصول الفقه لأبي يعلى ط: الرسالة .
      - ١٠٨ العقد المنظوم للقرافي ط: الكتبي .
      - ١٠٩ العلو للذهبي ط: المكتب الإسلامي.
- ١١٠ فتح القدير للشوكاني ط: دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ١١١ الفتح المبين في طبقات الأصوليين للمراغي بيروت .
    - ١١٢ الفرق بين الفرق للبعدادي ط: دار التراث .
- ١١٣ فرق وطبقات المعتزلة للقاضى عبد الجبار ط: دار المطبوعات الجامعية.
- ١١٤ الفروق للقرافي عالم الكتب بيروت .
  - ١١٥ فوات الوفيات لابن شاكر الكتبي ط: السعادة .
- ١١٦ فواتح الرحموت شرح مُسَلِّم الثبوت لابن عبدالشكور بهامش
  - المستصفى ط: بولاق.

- · ١١٧ قواطع الأدلة للسمعاني ط: الرسالة .
- ١١٨ قواعد الأحكام لابن عبد السلام ط: دار الجيل.
- ١١٩ قواعد الأصول للبغدادي تحقيق أحمد مصطفى قاسم الطهطاوي .
- ١٢٠ قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث للقاسمي ط: دار الكتب العلمبة.
  - ١٢١ القواعد والفوائد الأصولية لابن اللحام ط: السنة المحمدية .
    - ١٢٢ الكاشف للذهبي ط: دار الكتب الحديثة.
- ۱۲۳ كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوى ط: مكتبة لبنان بيروت .
- ١٢٤ كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي ط: دار الكتاب العربي .
  - ۱۲۵ كشف الأسرار للبزدوي ط: دار سعادات .
  - ١٢٦ كشف الظنون لحاجي خليفة دار الكتب العلمية .
    - ١٢٧ الكفاية للخطيب البغدادي الهند .
    - ١٢٨ لسان العرب لابن منظور ط: دار صادر.
  - ١٢٩ لسان الميزان لابن حجر ط : مؤسسة الأعلمي بيروت .
  - ١٣٠ اللمع في أصول الفقه للشيرازي ط: عالم الكتب بيروت.
    - ۱۳۱ مجمع الزوائد للهيثمي دار الكتاب العربي بيروت .

      - ١٣٢ المجموع شرح المهذب للنووى ط : المطبعة المنيرية .
- ١٣٣ المحصول في علم الأصول للرازى ط: جامعة الإمام محمد بن
- ١٣٤ المحقق من علم الأصول فيما يتعلق بأفعال الرسول لأبي شامة الشافعي -ط: مؤسسة قرطية .
  - ۱۳٥ المحلى بالآثار لابن حزم ط: دار الكتب العلمية .
  - ١٣٦ مختصر الصواعق المرسلة لابن القيم ط: دار الندوة .
- ١٣٧ المدخل إلى علم أصول الفقه للدواليبي ط: دار العلم للملايين -بيروت.

- ١٣٨ مذاهب الإسلاميين للأشعري ط: درا إحياء التراث بيروت.
  - ١٣٩ مراصد الاطلاع للبغدادي ط: الحلبي .
  - ١٤ المستدرك للحاكم ط: دار الكتب العلمية .
    - ١٤١ المستصفى في أصول الفقه ط: بولاق .
  - ١٤٢ المسند لأحمد بن حنيل ط: المكتب الإسلامي .
    - ١٤٣ المسودة لابن تيمية ط: المدنى .
  - ١٤٤ مشاهير علماء الأمصار لابن حبان ط: دار الوفاء .
- ١٤٥ مشاهير علماء نجد لعبد اللطيف آل الشيخ ط: دار اليمامة السعودية
  - ١٤٦ المصباح المنير للفيومي ط: دار الكتب العلمية .
  - ١٤٧ معالم السنن بهامش سنن أبي داود ط: حمص دمشق.
    - ١٤٨ معاني الآثار للطحاوي ط: دار الكتب العلمية .
- ۱٤٩ المعتمد في أصول الفقه لأبي الحسين البصري ط: المطبعة الكاثوليكية
  - 100 معجم المؤلفين لكحالة ط: الرسالة .
- ۱۵۱ معجم مصطلحات أصول الفقه للدكتور قطب سانو ط: دار الفكر.
  - ۱۵۲ معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية (۱/۳) للدكتور محمود عبد الرحمن ط: دار الفضيلة .
- ١٥٣ معرفة علوم الحديث لابن الصلاح ط: المكتبة العلمية بالمدينة المنورة.
  - ١٥٤ معرفة علوم الحديث للحاكم ط: المتنبى .
  - ١٥٥ المعونة في الجدل للشيرازي ط: الكويت.
  - ١٥٦ مغنى اللبيب لابن هشام ط: دار الفكر دمشق.
    - ١٥٧ المغنى لابن قدامة ط : عالم الكتب بيروت .
  - ١٥٨ مفتاح الأصول للتلمساني ط: دار السعادة للطباعة .
- ١٥٩ مفتاح السعادة لطاش كبرى زاده ط: دار الكتب العلمية بيروت.
  - ١٦٠ الملل والنّحل للشهرستاني ط: الحلبي .

- ١٦١ مناهج العقول شرح منهاج الأصول للبدخشي ط: يدار الكتب العلمية .
  - ١٦٢ المنخول من تعليقات الأصول للغزال ط: دار الفكر...
    - ١٦٣ المهذب في الفقه الشافعي للشيرازي .
- ١٦٤ موارد الظمآن في زوائد ابن حبان للهيثمي ط: دار الكتب العلمية .
  - ١٦٥ الموافقات في أصول الشريعة للشاطبي ط : المكتبة التجارية .
- ١٦٦ الموجز في أصول الفقه لمحمد عبيد الأسعدي ط: دار السلام.
  - ١٦٧ ا**لميوطأ -** لمالك بن أنس ط : الحلبي .
  - ١٦٨ النبذ في الفقه الظاهري لابن حزم ط: الكليات الأزهرية .
- ١٦٩ نزهة الخاطر شرح روضة الناظر لعبد القادر بدران ط : السلفية .
- ۱۷۰ نصب الراية للزيلعي ط: دار الحديث . المنابع الراية المنابع الراية المنابع ا
- ١٧١ نفائس الأصول في شرح المحصول للقرافي ط: دار الكتب العلمية .
- ١٧٢ نهاية السول شرح منهاج الأصول للأسنوى ط: دار الكتب العلمية.
- ١٧٣ النهاية في غريب الحديث لابن الأثير ط: دار الفكر .
  - - ١٧٤ نيل الأوطار للشوكاني ط: دار الجديث .
- 1٧٥ هدية العارفين إسماعيل باشا ط: دار الكتب العلمية .
- ١٧٦ الوجيز في أصول الفقه للدكتور عبد الكريم زيدان ط: الرسالة .
- ١٧٧ الوصول إلى الأصول لابن برهان ط: مكتبة المعارف الرياض.
- ۱۷۸ ِ  **وفيات اِلأعيان -** لابن خلكان ط : دار صادر . . . . .

# رَفْعُ بعِي (ارَحِمْ الْفِخْرِيُّ (السِليمُ (النِزُرُ (النِزود) www.moswarat.com

# فرس (للتأب

| نصفحة           | الموضوع                                                     |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|
| ٥               | نقديم                                                       |
| ٩               | مقدمة المحققمقدمة المحقق                                    |
| 11              | عملي في الكتاب                                              |
| 14              | ترجمة المصنف                                                |
| 19              | التعريف بحصول المأمول ومنهجه فيه                            |
| Yi              | مقدمة المصنفمقدمة المصنف                                    |
| 77              | الفصل الأول: في تعريف أصول الفقه وموضوعه وفائدته واستمداده. |
| 77              | تعريف أصول الفقه                                            |
| 78              | أصول الفقه باعتبار الإضافة والعلمية                         |
| 77              | تعريفات أصولية                                              |
| ۲۸              | موضوعات أصول الفقه وأهميته                                  |
| ٣.              | الفصل الثاني : في المبادئ اللُّغوية                         |
| ٣٠              | ماهية الكلام                                                |
| ٣1              | الكلام على الواضع للغة                                      |
| 44              | الموضوعات اللغويةالموضوعات اللغوية                          |
| 44              | الكلام على الموضوع له                                       |
| 37              | ِ طرق الوضع                                                 |
| 80              | إثبات اللغة بالقياس إثبات اللغة بالقياس                     |
| ۳۷              | الفصل الثالث: في تقسيم اللفظ إلى مفرد ومركب                 |
| 44              | العموم وأنواعه                                              |
| ٤٠              | مسائل في الاشتقاق                                           |
| ٤١              | بقاء وجه الاشتقاق                                           |
| 23              | الكلام على الترادف وإثباته في اللُّغة                       |
| ٤٤              | حدُ المُشترك                                                |
| ٥٤              | الاختلاف في استعمال المشترك في معانيه                       |
| ٤٧ <sup>*</sup> | الكلام على الحقيقة والمجاز                                  |

| الصفحة | الموضــوع         |
|--------|-------------------|
| ٤٨     | ت المجاز في اللغة |

| ٤٨              | خلاف العلماء في إثبات المجاز في اللغة |
|-----------------|---------------------------------------|
| ٥.              | الكلام على العلاقة في المجاز          |
| ٥٣              | الكلام على قرائن المجاز               |
| ٥٣              | ما يُعرف به المجاز عن الحقيقة         |
| ٤٥              | حكم اللفظ قبل الاستعمال               |
| ٥٥              | المشترك والمجاز والترجيح بينهما       |
| 70              | الجمع بين الحقيقة والمجاز             |
| ٥٨              | الفصل الرابع: في مسائل الحروف         |
| ٥٨              | حرف [ الواو ]                         |
| 09              | حرف [ الفاء ]                         |
| ٠,              | حرف [ ثم ]                            |
| 17              | حرف [ بل ]                            |
| 77              | حرف [ لكّن ]                          |
| 77              | حرف [ أو ]                            |
| 7.8             | حرف [ حتى ]                           |
| 70              | حرف [ الباء ]                         |
| `<br><b>7</b> V | حرف [ على ]                           |
| 74              | حرف [ مِنْ ]                          |
| ٧١              | حرف [ إلى ]                           |
| ٧٢              | حرف[ف]                                |
| ۷٥              | حرف [ هل ] [ هل                       |
| ٧٥              | حرف [ لَنْ ] لَنْ ]                   |
| ٧٦              | حرف [ ما ]                            |
| ٧٧              | حرف [ إذن ]                           |
| ٧٧              | حرف [ أَيْ ]                          |
| ٧λ              | حرف [ إذ ]                            |
| ٧٨              | حرف [ إذًا ] حرف [ إذًا ]             |
| ٧٨              | حرف [ بيد ]                           |
| ۷٩              | حرف [ رُثُ ]                          |

| الصفحة | الموضـــوع |
|--------|------------|
|        | <u> </u>   |

| ٧٩  | ر <b>ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ</b> ـــ ـــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٠  | حرف 1 كل ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٠  | حر <b>ف</b> [ إنْ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸١  | حرف [ لو ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٤  | حرُف [ كيف ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۸٥  | حرف [ اللام ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٨٨  | [ اَلاَلف واللَّام ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨٨  | [ قبل ويعلد ] أ أ أنانا المستمارة         |
| ٨٩  | .ن چ.<br>[ عند ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸4  | [غير]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۹.  | لفصل الخامس: في الأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٩.  | ي تعريف الحكم وأنواعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۹١  | الواجب وأنواعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 97  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| • • | المحظور وأسماؤه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 97  | المندوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 94  | المكروه وأقسامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 93  | الماح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 93  | السبب وأقسامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 9.8 | تعریف المانع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 90  | الحاكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 97  | التكليف بالمستحيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99  | تحصيل الشرط الشرعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| • • | التكليف عند مباشرة الفعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| • 1 | الفهم والبلوغ لصحة التكليف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٢  | التكليف بالمعدوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٠٣  | المقاصدالمقاصد المقاصد المقاصد المقاصد المقاصد المقاصد المقاصد المقاصد المقام ال  |
| ٠٣  | المقصد الأولالله المقصد الأول المقصد الأول المقصد الأول المقصد الأول المقصد المقد |
| ٠٣  | الفصل الأول: في تعريف الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | الفصل الثاني: في تواتر القراءات العشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| -   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الصفحا | الموضـــوع                                                          |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| 7.1    | إثبات البسملة واختلافهم فيها                                        |
| 1.1    | موافقة الوجه العربي                                                 |
| ۱ • ۸  | لفصل الثالث: في المُخْكُم والمتشابه من القرآن                       |
| 11.    | الفصل الرابع : في المُعَرَّب هل هو موجود في القرآن أم لا؟           |
| 111    | المقصد الثاني : في السُّنةا                                         |
| 111    | البحث الأول : في معنى السُّنة لُغة وشرعًا                           |
| 114    | البحث الثانى: في حُجِّية السُّنة                                    |
| 110    | البحث الشالث: في عِصْمَة الأنبياء                                   |
| 114    | البحث الرابع : في أفعاله صلَّى الله عليه وآله وسلم                  |
| 17.    | الفعل إذا علمت صفته في حقه                                          |
| 177    | حكم الفعل إذا لم يظهر فيه قصد القربة                                |
| 178    | البحث الخامس: في تعارض الأفعال                                      |
| 178    | البحث السادس: إذا وقع التعارض بين قَوْل النبي ﷺ وفعله               |
| 177    | البحث السابع: في التقرير في التقرير                                 |
| 179    | البحث الثامـن : مَا هَمَّ به صلى الله عليه وآله وسلم ولم يَفْعَلْهُ |
| ۱۳۰    | البحث التاسع: الإشارة والكتابة                                      |
|        | البحث العاشــر: تَرْكه صلَّى الله عليه وآله وسلم للشيء كفعله له في  |
| 14.    | التأسى به فیه                                                       |
| 14.    | البحث الحادي عشر: في الأخبار                                        |
| 144    | شروط الخبر المتواتر                                                 |
| 188    | الكلام على خبر الآحاد                                               |
| ۱۳۷ .  | حكم رواية الصبى والمجنون                                            |
| ۱۳۸ .  | رواية الكافر والمبتدع                                               |
| 189 .  | شرط العدالة في الرّواية                                             |
| ١٤٠ .  | ضبط الراوى                                                          |
| ١٤٠ .  | انتفاء التدليس عن الراوى                                            |
| 181    | الشروط الواجب توافرها لقبول الخبر                                   |
| ۱٤٣٠.  | الشروط في ذات الخبر                                                 |

| الصفحة | الموضـــوع                                      |
|--------|-------------------------------------------------|
| 120    | نصل : في ألفاظ الرواية                          |
| 120    | ألفاظ الرواية عن الصحابي                        |
| 127    | مراتب الرواية عن غير الصحابة                    |
| 184.   | الكتابة مع الإجازة                              |
| 187    | المناولة وحكمها                                 |
| 1.84   | الإجازة بمعين الإجازة بمعين                     |
| 189    | الحديث الصحيح والمرسل                           |
| 10.    | ذكر السبب في الجرح والتعديل                     |
| 101    | تعارض الجرح والتعديل                            |
|        | ثبوت عدالة الصحابة                              |
| 100    | كيفية إثبات الصُّحْبَة                          |
| 108.   | المقصد الثالث : الإجماعا                        |
| 108    | البحث الأول: في مُسمَّاه لغة واصطلاحًا          |
| 100    | البحث الثاني: في إمكانه بنفسه                   |
| 104.   | الكلام على خُجية الإجماع                        |
| 104 .  | تناقضهم في إثبات الإجماع                        |
| 17.    | الجواب عما استدلوا به من القرآن                 |
| 17.    | الجواب عن أدلتهم من السُّنة                     |
| 177.   | البحث الشالث: حجية الإجماع هل هي ظنية أم قطعية؟ |
| ۱۳۳ .  | البحث الرابسع: ما ينعقد به الإجماع              |
| 178 .  | البحث الخامس: مخالفة المبتدع وأثرها في الإجماع  |
| ١٦٧ .  | البحث السادس: اعتبار التابعي في الإجماع         |
| ۱٦٨ .  | البحث السابع: حُجّية إجماع الصحابة              |
| 179].  | البحث الثامس : حُجّية إجماع أهل المدينة         |
| ۱۷۱ .  | البحث التاسع: اعتبار من سيوجد                   |
| 177 .  | البحث التاسع : اعتبار من سيوجد                  |
| ۱۷۲ .  | البحث الحادي عشر: الإجماع السكوتي               |
| 140    | البحث الشاني عشد: الاحماء على خلاف احماء سابقي  |

| الصفحة | الموضــوع                                                    |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| 177    | البحث الثالث عشر : الإجماع بعد سبق خلاف                      |
|        | البحث الرابع عشر : إحداث قول ثالث                            |
| 177    | البحث الخامس عشر: إحداث دليل جديد                            |
| ۱۷۸    | البحث السادس عشر : الدليل الذي لا مُعارض له                  |
|        | البحث السابع عشــر: اعتبار قول العوام                        |
| 174    | البحث الثامن عشر : في أهل الإجماع                            |
| 179    | البحث التاسع عشــر : مخالفة الواحد                           |
| 1.4.1  | البحث الموفى عشرين : الإجماع بطريق الآحاد                    |
| 1.4.1  | قول القائل لا أعلم خلافًا                                    |
| •••    | المقصد الرابع : في الأوامر والنواهي والعموم والخصوص والإطلاق |
|        | والتقييد والإجمال والتبيين والظاهر والمؤول والمنطوق والمفهوم |
| ۱۸۳    | والناسخ والمنسوخ                                             |
| ۱۸۳    | الباب الأول : في مباحث الأمرا                                |
| ۱۸۳    | الأمر حقيقة في القول مجاز في الفعل                           |
| ۱۸۳    | حد الأمر                                                     |
| 118    | الكلام على صيغة افعل                                         |
| 140    | استعمالات صيغة افعل                                          |
| ۱۸۷    | صيغة الأمر لمطلق الطلب باعتبار الهيئة                        |
| 119    | ترجيح للشوكاني للقول الأول                                   |
| 114    | الأمر هل يكون على الفور أم على التراخي؟                      |
| 191    | الأمر بالشيء هل يكون نهيًا عن ضده؟                           |
| 194    | الإتيان بالمأمور يوجب الإجزاء                                |
| 193    | القضاء هل بحتاج إلى أمر جديد؟                                |
| 198    | الخلاف في أمر لآمر بالشيء                                    |
| 190    | الأمر بالماهية الكلية                                        |
| 190    | تعاقب أمرين متماثلين أو متغايرين                             |
| 197    | الباب الثاني: في النواهي                                     |
| ۱۹۸    | النهى يقتضي الفساد                                           |

| لصفحه         | الموضوع الموضوع                            |
|---------------|--------------------------------------------|
| 7             | النهى عن الشيء لغيره                       |
| 7 • 1         | الباب الثالث: في العموم                    |
| 7.1           | تعريف العموم                               |
| 7 - 1         | العموم من عوارض الألفاظ                    |
| 7.7           | العموم في الأحكام                          |
| 7.4           | الفرق بين العام والمطلق                    |
| ۲۰۳           | إثبات صيغ العموم                           |
| 7.0           | ذكر صيغ العموم                             |
| 7.7           | عموم « أي »                                |
| ۲.۸           | إفادة النكرة في النفي للعموم               |
| Y • A         | من صيغ العموم                              |
| Y •.A         | « ال » ألحرفية                             |
| <b>Y1</b> •   | تعريف الإضافة                              |
| ۲1.           | الأسماء الموصولة                           |
| <b>Y11</b>    | نفى المساواة واقتضاؤه للعموم               |
| 717           | الفعل في سياق النفي أو الشرط               |
| 717           | الخطاب مشافهة بصيغة الجمع                  |
| 317           | في جمع القِلَّة والكثرة المنكِّرة          |
|               | اختلافهم في أقل الجمع                      |
|               | الفعل المثبت والكلام على عمومه             |
| Y19 .         | خطاب النبي ﷺ فيمًا يخصُّ الأمة             |
| <b>YY</b> • . | ألفاظ الجمع الدالة على المذكر والمؤنث      |
| 271           | الخطاب العام هل يشمل العبيد والإماء؟       |
|               | دخول الكفار في الخطاب الشرعي               |
|               | الخطاب الشفاهي في عصر النبي ﷺ              |
| ۲۲۳ .         | دخول الرسول ﷺ في الخطاب العام للأمة        |
| ۲۲۳ .         | دخول الأمة في الخطاب المختص بالرسول ﷺ      |
| <b>۲۲٤</b> .  | الخطاب الخاص بواحد من الأمة هل يكون عامًا؟ |
|               | دخرار الأخاط وتحريره الخطاب                |

| الصفحة                | الموضـــوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777                   | المقتضى والكلام على عمومه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>Y</b> . <b>Y Y</b> | عموم المفهوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 227                   | الكلام على مسألة ترك الاستفصال وعمومه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 777                   | حذف المتعلق وإفادته للعموم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777                   | المدح والذم وإفادتهما للعموم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 779                   | عموم اللفظ وخصوص السبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 777                   | ذكر بعض أفراد العام لا يقتضي التخصيص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 777                   | عموم دوران الحكم مع وجود علته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 222                   | ما بقى من العام المخصُّوص هل يكون حقيقة أم مجازًا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 377                   | حُجِّية العام بعد تخصيصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 377                   | إذا عُطف بعض أفراد العام عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۳٦                   | العمل بالعام قبل البحث على المخصص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 220                   | الفرق بين العام المخصوص وعام يُرادُ به الخصوص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                       | لباب الرابع: في الخاص والتخصيص والخصوص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 739                   | تعريفات مهمة عملمت عليه المستحدد المستح |
| 18.                   | النسخ والتخصيص والفرق بينهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 137                   | جواز تخصيص العمومات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 781                   | القدر الباقي بعد التخصيص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 787 .                 | اختلافهم في ماهية المُخَصِّص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 788 .                 | جواز الاستثناء من الجنس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 120                   | وقوع الاستثناء في لغة العرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 187 .                 | شروط صحة الاستثناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 181.                  | حكم الاستثناء المستغرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                       | الاستثناء من الإثبات وعكسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>'••</b> .          | الاستثناء بعد جُمَل متعاطفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 107 .                 | الجملة الواقعة بعد المستثنى منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                       | التخصيص بالشرط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                       | التخصيص بالصفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٣ .                  | التخصيص بالغابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| لصفحة        | الموضــوع                                                   |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| 307          | التخصيص بالبدل                                              |
| 700          | التخصيص بالحال                                              |
| 700          | التخصيص بالظرف والجار                                       |
| 107          | التخصيص بالتمييز                                            |
| 707          | التخصيص بالمفعول له ومعه                                    |
| 707          | التخصيص بالعقل                                              |
| Y0V          | التخصيص بالجِس                                              |
| YOX          | التخيص بالكتاب والسُّنة                                     |
| 709          | تخصيص الكتاب بخبر الواحد                                    |
| 117          | التخصيص بالقياس                                             |
| 777          | التخصيص بالمفهوم                                            |
| 777          | التخصيص بالإجماع                                            |
| 777          | التخصيص بالعادة                                             |
| 770          | التخصيص برأى الصحابي                                        |
| 470          | التخصيص بالسياق                                             |
| 777          | التخصيص بقضية العين                                         |
| 777          | بناء العام على الخاص                                        |
|              | الباب الخامس: في المطلق والمقيّد                            |
|              | حَدُّ المطلق والمقيد                                        |
|              | أحوال حمل المطلق على المقيد                                 |
|              | شروط حمل المطلق على المقيد                                  |
| ۲۷۲          | الباب السادس: في المُجْمَل والمُبَين في المُجْمَل والمُبَين |
| ۲۷۳          | حد المجمل والمبين                                           |
|              | الإجمال في الكتاب والشنة                                    |
|              | ما لا يدخل في المجملما لا يدخل في المجمل                    |
| <b>TVA</b> . | مراتب البيان                                                |
|              |                                                             |
| ۲۸۳ .        | الباب السمايع: في الظاهر والمؤول                            |

| الصفحة     | الموضـــوع                                                    |
|------------|---------------------------------------------------------------|
| ۲۸۳        | الفصل الأول : حد الظاهر المؤول                                |
| 440        | الفصل الشانى: فيما يدخله التأويل                              |
| 440        | الكلام على التأويل في العقائد                                 |
| 7.4.7      | الفصل الثالث : في شروط التأويل                                |
| <b>7</b>   | الباب الشامن: في المنطوق والمفهوم                             |
| <b>7</b>   | تعريف المنطوق والمفهوم                                        |
| PAY        | مفهوم المخالفة                                                |
| 79.        | شروط القول بمفهوم المخالفة                                    |
| 797        | أنواع مفهوم المخالفة                                          |
| <b>797</b> | الباب التاسع: في النسخ                                        |
| <b>797</b> | حد النسخ                                                      |
| 797        | جواز النسخ                                                    |
|            | شروط النسخ                                                    |
| 799        | نسخ الحكم بعد اعتقاده والعمل به                               |
| 799        | لا يشترط البدل في النسخ                                       |
|            | وجوه النسخ إلى بدل                                            |
|            | حكم نسخ الأخبار                                               |
|            | النسخ في القرآن                                               |
|            | جواز نسخ القرآن بالسُّنة                                      |
|            | نسخ السَّنة بالقرآن                                           |
|            | النسخ بالإجماع                                                |
| 41.        | النسخ بالقياس                                                 |
| 411        | النسخ بالمفهوم                                                |
|            | الزيادة على النص هل تكون نسخًا؟                               |
|            | نقص ما يتوقف عليه صحة العبادة                                 |
| 410        | معرفة طرق النسخ                                               |
|            | المقصد الخامس: في القياس وما يتصل به من الاستدلال المستمل على |
|            | التلازم والاستصحاب وشــرع من قبلنا والاستحسان والمصالح        |
| 414        | المرسلة                                                       |

#### الصفحة الموضــوع الفصل الأول: في تعريف القياس ....... ٣١٨ الفصل الثانى: في حُجِّية القياس .... المنصل الثانى: في حُجِّية القياس ... دلالة السمع على القياس على القطع أم الظن ..... ٢١٩ رأى الظاهرية في القياس ....... 44. حاصل ما ذهب إليه نُفَاةُ القياس ..... 777 الفصل الثالث: في أركان القياس .......... في أركان القياس 277 تعريفات مهمة ...... تعريفات مهمة 444 شروط القياس المعتبرة في الأصل ..... 377 اعتبار العلة في القياس .....ا 440 تعريف العلة ....... تعريف العلة .... 440 شروط العلة ........ شروط العلة .... 777 الغصل الرابع: في الكلام على مسالك العلة ...... 44. مسالك العلة .......... 24. أنواع الإيماء والتنبيه ........أنواع الإيماء والتنبيه 777 377 الكلام على السبر والتقسيم ...... ُ الكلام على المناسبة ...... ٣٣٦ المناسب الضروري ......المناسب الضروري .... 227 المناسب الحاجي .....الناسب الحاجي 777 227 أصناف المناسب .......أصناف المناسب 244 انخرام المناسبة بالمعارضة ...... 779 72. الشبه وحجيته ........ا الكلام على الطرد وحجيته ..... 137 الدوران وحجيته .....الدوران وحجيته 727 تنقيح المناط ......... المناط 727 تحقيق المناط 454 الفصل الخامس: في ما لا يجرى فيه القياس ..... T 20 الفصل السادس: في الاعتراضات ...... T 3 T

| صفحة       | الموضوع ال                                 |
|------------|--------------------------------------------|
| ٨٤٣        | الفصل السابع: في الاستدلال                 |
| .434.      | الكلام على التلازمالكلام على التلازم       |
| 789        | الكلام على الاستصحاب                       |
| 40.        | حجية الاحتجاج بشرع من قبلنا                |
| 401        | حجية الاستحسان                             |
| 307        | الكلام على المصالح المرسلة                 |
| 307        | الاحتجاج بقول الصحابي                      |
| 800        | : كلام الصحابي في مسائل الاجتهاد           |
| 807        | الأخذ بأقل ما قيل                          |
| <b>707</b> | الدليل على المثبت أم على النافي            |
| ٣٥٨        | سد الذراثع                                 |
| 409        | حجية دلالَّة الاقتران                      |
| ٣٦.        | دلالة الإلهام                              |
| 771        | الاحتجاج برؤية النبي ﷺ                     |
| ٣٦٣        | المقصد السادس: في الاجتهاد والتقليد        |
| ٣٦٣        | الفصل الأول: في الاجتهاد                   |
| 777        | الشروط الواجب توافرها في المجتهد           |
| 777        | هل يجوز خلو العصر عن مجتهد؟                |
| ۸۲۳        | الرّد على دعوى خلو المجتهد                 |
| ٣٧٠        | نقد القول بإغلاق باب الاجتهاد              |
| 441        | حكم تجزئ الاجتهاد                          |
| 475        | جواز الاجتهاد في عصره صلَّى الله عليه وسلم |
|            | ما يجب على المجتهد                         |
|            | الكلام على تصويب المجتهدين                 |
| ۲۷۲        | التصويب في مسائل الفروع                    |
| 444        | عدم تعدد حكم الله في مسألة واحدة           |
| ٣٨٠.       | القولان المتناقضان للمجتهد                 |
| ۳۸٠,       | حكم المجتهد بما يخالف اجتهاده              |

| الصفحة      | الموضـــوع                                                       |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۱         | في التفويض للمجتهد                                               |
| <b>777</b>  | الفصل الثاني : في التقليد وما يتعلق به من أحكام المفتى والمستفتى |
| ۲۸۲         | حد التقليد                                                       |
| 777         | حد المفتى                                                        |
| ۳۸۳         | التقليد في المسائل العقلية                                       |
| 3 ሊዮ        | حكم إيمان المقلد                                                 |
| 3ለ٣         | تحريم النظر في الأدلة الكلامية                                   |
| ٣٨٥         | إنكار القول بوجوب تعلم الأدلة                                    |
| ۳۸٥         | التقليد في مسائل الفروع                                          |
| ۲۸۳         | ذم التقليد وبيان جنايته على الشرع                                |
| ۳۸۸         | حكم فتوى غير المجتهد                                             |
| <b>ም</b> ለቁ | ما يجب على العامى فى اختيار من يفتيه                             |
| <b>44.</b>  | حكم التزام العوام بمذهب معين                                     |
|             | هل يجوز للمقلد الخروج على مذهب إمامه ؟                           |
| 447         | المقصد السابع: في التعادل والترجيح                               |
|             | أقسام التعارض                                                    |
|             | لا تعارض بين الأدلة القطعية                                      |
|             | وجوه الترجيح عند التعارض                                         |
|             | الترجيح باعتبار السند                                            |
| ۳۹۸ .       | الترجيح باعتبار المتن                                            |
| ٤٠١ .       | أنواع الترجيح باعتبار المدلول                                    |
| ٤٠٢ .       | أنواع الترجيح بحسب أمور خارجة                                    |
| ٤٠٥ .       | أنواع الترجيح بين الأقيسة                                        |
|             | أنواع الترجيح بين الحدود السمعية                                 |
| ٤•٨ .       | خاتمة لمقاصد هذا الكتاب                                          |
|             | الأصل فيما وقع فيه الخيلاف                                       |
|             | وجوب شكر المنعم عقلاً                                            |
|             | فهرس مصادر التحقيق                                               |
| ٤١٩ .       | قهرس الكتاب                                                      |
|             |                                                                  |



رقم الإيداع ٣ ٢٠٠٤/١٠٩ الترقيم الدولي : 0 - 205 - 297 - 207

# التيكين الذك المنافظة

المنطقة الصناعية الثانية - قطعة ١٣٩ - شارع ٣٩ - مدينة ٦ أكتوبر ٨٣٣٨٢٤٤ - ٨٣٣٨٢٤٠ : • ٣٠٠ مدينة ٦ أكتوبر و-mail: pic@6oct.ie-eg.com

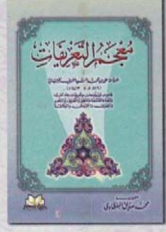


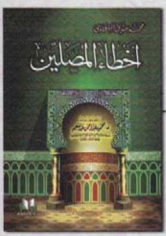
# www.moswarat.com



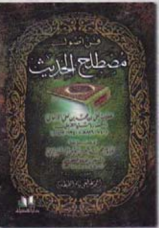
# منمنشورات كارالفضيلة











# كَ الْوَالْفِضِ لِيَّالِيَّةِ للنَّهُ والتونيع والتعدير

الإدارة «المثاهرة ٢٧ شارط تجديوست الفناسي - كلية البنات مصرائيدين ت وفاكل ١٨٣٤١ وأدينيك ١٨٣١ حليوليس المكتف ٧ شارط أعهوريية - عادل المثاها حرب ١٣٤٨٢٣ الإدارة - فاق - وح. مرسفالها ت ٢٨٤٩٦٨ كلى ٢٣١٧٧٦